
Seneca



Lo stoicismo a Roma

• La filosofia stoica trova a Roma un terreno molto fertile in quanto a 
differenza dell’Epicureismo risultava pienamente compatibile, 
soprattutto nei suoi sviluppi  a partire dal II sec. a. C., con l’ideale 
romano dell’impegno pubblico e politico del vir bonus e con il valore 
della libertà vissuta con profondo senso del decus personale e 
abnegazione di fronte ai propri doveri nei confronti della Res publica.



L’antica stoà
Lo stoicismo, corrente filosofica chiamata dal luogo dove si riunivano i 
discepoli, la stoà poikìle (pècile), cioè il portico dipinto dell’Agorà di Atene, fu 
fondato dal cipriota Zenone di Cizio (335– 263 a.C.), a cui succedettero a guida 
della scuola Cleante (330 ca.– 232 a.C.) e Crisippo di Soli (280 ca- 205 a.C.). E’ 
questa la prima fase del pensiero stoico, in cui si elabora una logica volta a 
stabilire i criteri di verità delle proposizioni, ma anche una fisica incentrata 
sull’idea di un logos (ragione) o pneuma (soffio) vivificante - di cui partecipa 
anche l’uomo - che costituisce l’anima del mondo e la sua legge interna; essa è 
segnata da uno sviluppo concluso da una deflagrazione che riporterà il ciclo al 
principio. Il sapiente, che conosce la provvidenza divina immanente al mondo 
stesso è colui che vive secondo natura, cioè secondo il lògos, essendo 
consapevole del proprio ruolo da compiere (etica del dovere) e pratica l’ideale 
dell’apàtheia (apatìa) l’impassibilità di fronte alle sventure e ai piaceri, teso a 
mantenere inalterato l’equilibrio interiore di fronte a qualsiasi male, fiero della 
propria libertà e pronto al suicidio qualora non sia più possibili vivere 
degnamente.



La media stoà

Con Panezio di Rodi (185 ca– 109 a.C.)  e Posidonio di Apamea, che fu 
anche grande scienziato e storico (135 ca. -50 a.C.), lo Stoicismo 
assume un profilo più eclettico, influenzato da Platone e Aristotele, e 
meno intransigente, svincolandosi dal rigido determinismo fisico ed 
accettando l’idea dell’immortalità dell’anima, mentre sul piano etico si 
concepisce anche una via media di virtù, adattata  alle consuetudini 
sociali del proprio ambiente di vita e moderatamente incline ai piaceri. 
Entrambi furono a Roma, legandosi rispettivamente al circolo degli 
Scipioni e a Pompeo, e proposero una forma di stoicismo compatibile 
con la tradizione politica romana e con l’impegno pubblico.



Stoici romani
La diffusione dello stoicismo a Roma interessò soprattutto le classi dominanti. Se 
Cicerone, pur mostrando un atteggiamento molto aperto, mantenne una posizione 
eclettica, Marco Porcio Catone minore, detto l’Uticense, rappresenta il simbolo di 
un’adesione piena alle dottrine stoiche, fino alla scelta del suicidio di fronte 
all’arrivo del tiranno (Cesare). 
In età imperiale lo stoicismo, con il suo forte richiamo al distacco del sapiente dal 
mondo circostante, diventa sovente espressione della resistenza culturale ed etica  
dell’aristocrazia senatoriale alla condizione di sudditanza e perdita di libertà a cui il 
principato li costringeva. Non a caso molti fra i letterati di opposizione mostrano 
un’adesione parziale o totale a questa corrente filosofica, da Persio a Lucano a 
Seneca. Come ha scritto Alfonso Traina «Opposta alla dignitas, la libertas aveva 
tramato tutta la storia della res publica; risolto il certamen dignitatis a favore di un 
uomo solo, la libertas, opposta al principatus, non ha che due vie: suicidarsi con 
Catone o interiorizzarsi.»



Seneca: la formazione

Lucio Anneo Seneca nasce fra il 4 a. C e l’1 d.C. a Cordova, figlio del retore Anneo Seneca (Seneca il Vecchio), 
ricco cittadino romano di rango equestre autore di Controversiae e Suasoriae che ci sono pervenute, e di Elvia, 
donna anch’essa di famiglia facoltosa. Il suo fratello maggiore Novato aveva assunto il nome del suo maestro 
Gallione e farà un importante carriera che culminerà con il proconsolato in Acaia con sede a Corinto (51), dove si 
troverà a dover giudicare San Paolo, che rimandò in libertà. L’altro fratello Anneo Mela era il padre del poeta 
Lucano. 
Ancora molto giovane viene portato a Roma dalla zia materna, dove intraprende gli studi di grammatica e di 
filosofia, prima con il pitagorico e platonico Sozione, poi con lo stoico Attalo di Pergamo, poi con Papirio Fabiano, 
entrambi allievi del filosofo eclettico Quinto Sestio.
Segue quindi in Egitto la zia, che era moglie del prefetto Gaio Galerio, e vi scrive una monografia su Geografia e 
Religione dell’Egitto, fino al 31, quando ritornò in Italia sfuggendo ad un naufragio assieme alla zia, che riuscì a 
riportare a terra il corpo del marito morto in viaggio.



Dal successo all’esilio
Grazie all’appoggio della zia Seneca diviene questore e grazie a questo è 
ammesso in senato, acquistando onore e ricchezza come oratore ma negli 
anni di Caligola (37-41) rischia di essere condannato a morte dall’imperatore 
a causa della sua fama. In questo periodo scrive la Consolatio a Marcia.
Nel 41, dopo la morte di Caligola, viene condannato all’esilio in Corsica da 
Claudio, a causa di un suo presunto legame con la moglie di Marco Vinicio, 
Giulia Livilla, che aspirava alla mano di Claudio. Poco prima della partenza 
muore il figlio e probabilmente anche la moglie. Immediatamente prima e 
durante l’esilio scrive il De ira, quindi le Consolationes a Polibio (che contiene 
la richiesta all’imperatore, presentata tramite ad un liberto, di ritornare in 
patria) e alla madre Elvia.



Maestro di Nerone
Nel 49 viene richiamato su sollecitazione di Agrippina minore, nuova moglie di 
Claudio, come precettore in oratoria del figlio dodicenne Domizio Enobarbo, il 
futuro Nerone. Nel 54 Claudio muore e il giovane imperatore si trova sotto 
l’influsso del prefetto Afranio Burro e dello stesso Seneca, che mirò a fare di lui 
un sovrano illuminato sul modello stoico, opponendosi alle ambizioni della 
madre. In questo periodo si colloca la composizione del De brevitate vitae, del 
De constantia sapientis, del De clementia e dell’Apolokyntosis, beffarda satira 
sulla morte di Claudio (benché fosse stato lo stesso Seneca a scrivere il discorso 
funebre pronunciato da Nerone). Il ripudio di Ottavia da parte di Nerone, a 
fronte del legame con la liberta Atte, provocarono una rottura fra Nerone e la 
madre, a seguito della quale Britannico, figlio naturale di Claudio, venne ucciso 
da Nerone stesso, senza suscitare troppo clamore. Seneca in seguito scrisse il 
De clementia (55-56), in cui si elogia Nerone come optimus princeps.



Le accuse di Suillio
Nel 58 Seneca riesce a fare condannare all’esilio, sia pure in modo non 
limpido, Gaio Valerio Suillio, ex protetto di Claudio, il quale a sua volta 
aveva accusato pubblicamente Seneca di adulterio (sarebbe stato amante 
anche di Agrippina) e di guadagni illeciti. Il potere acquisito con Nerone e 
la ricchezza accumulata, in modo non sempre trasparente suscitarono 
accuse pesanti di incoerenza nei confronti del filosofo, testimoniate dagli 
storici antichi ma anche nello stesso De vita beata di Seneca. 
Discusso è anche il ruolo di Seneca nell’uccisione di Agrippina (59), alla 
quale, secondo Tacito, fu favorevole dopo essere stato informato del 
fallimento di un attentato progettato da Nerone contro la madre. 
Probabilmente aiutò anche a comporre il discorso di discolpa di Nerone di 
fronte al senato.



Le accuse di Suillio contro Seneca (Tacito, Annales)

In seguito, un uomo, passato attraverso avventurose vicende e oggetto di meritate avversioni di molti, 
subì, non senza ombre sgradevoli per Seneca, una condanna. Si trattava di Publio Suillio, assai temuto e 
venale sotto l'imperatore Claudio e, mutati i tempi, decaduto ma non quanto i suoi nemici desideravano. 
Quanto a lui, preferiva apparire colpevole piuttosto che abbassarsi a pregare. Si riteneva che, per colpirlo, 
fosse stato riesumato un vecchio senatoconsulto e la pena prevista dalla legge Cincia contro quanti 
patrocinavano cause dietro compenso. Suillio, sprezzante di natura, non risparmiava proteste e invettive, 
sentendosi libero per l'età assai avanzata, e attaccava personalmente Seneca, quale nemico giurato degli 
amici di Claudio, sotto il quale aveva subìto un esilio assolutamente giusto. Diceva ancora che, dedito a 
studi appartati, fra la compagnia di giovani inesperti, nutriva livore per chi praticava, in difesa dei 
cittadini, un'eloquenza piena di vita e non artificiosa. A suo dire, lui di Germanico era stato questore e 
invece Seneca solo un adultero in casa sua. Era allora colpa peggiore ricevere un premio per un'attività 
onesta, premio offertogli spontaneamente da un suo difeso, o profanare il letto delle donne dei principi? 
Con quale dottrina, con quali insegnamenti filosofici aveva Seneca potuto accumulare, in quattro anni di 
favore del principe, trecento milioni di sesterzi? A Roma faceva cadere nella sua rete i testamenti dei 
vecchi senza eredi e dissanguava l'Italia e le province praticando l'usura senza alcun limite; lui, invece, 
possedeva una ricchezza modesta e sudata. 



Un ritratto molto ostile nella storia romana di Dione Cassio

Seneca fu accusato, fra le varie cose, anche di avere avuto rapporti carnali con 
Agrippina; non gli era bastato di commettere adulterio con Giulia, né era diventato 
più prudente per l’esilio, ma si legò anche ad Agrippina, benché fosse una simile 
donna e avesse un simile figlio. Né in questo soltanto, ma in molte altre cose, egli 
sembrava operare tutto al contrario di quello che insegnava come filosofo. 
Infatti mentre egli riprovava la tirannide, era precettore del tiranno; mentre inveiva 
contra coloro che si attaccavano ai principi, egli non si allontanava da palazzo. E 
mentre rimproverava di continuo gli adulatori, egli stesso blandiva Messalina e i 
liberti di Claudio coll’adulazione a tal punto che aveva inviato dall’isola un libro 
pieno delle loro lodi, che poi, spinto da vergogna, aveva cancellato. Pur 
rimproverando i ricchi, aveva ricchezze che arrivavano a tre milioni di sesterzi, e lui 
che condannava il lusso degli altri, aveva cinquecento tripodi di legno di cedro coi 
piedi d’avorio, tutti perfettamente simili, e con questi dava banchetti. 



Il distacco da Nerone e la morte

Dopo la morte di Afranio Burro (62), sostituito da Tigellino, Seneca 
lascia l’incarico di consigliere di Nerone dopo aver proposto invano 
all’imperatore di restituirgli i beni ricevuti. Negli anni seguenti si dedica 
intensamente alla composizione di opere filosofiche, come il De 
providentia e le Lettere a Lucilio, ma anche i sette libri delle 
Quaestiones naturales.  Nel 65 a seguito della delazione di uno dei 
membri, è accusato di essere a parte della congiura dei Pisoni contro 
Nerone e gli viene ordinato di darsi la morte; anche la moglie tenta il 
suicidio (per Tacito contro la volontà di Seneca, secondo Dione Cassio 
suo invito), ma viene fermata per ordine di Nerone.



 10 Dialogi in 12 libri: 
• Tre consolationes
• Consolatio ad Marciam (ca 40): rivolta alla figlia dello storico Cremuzio 

Cordo, vittima di Seiano sotto Tiberio, che aveva perso un figlio.
• Consolatio ad Helviam Matrem: rivolta alla madre nel periodo del suo 

esilio.
• Consolatio ad Polybium: rivolta a un potente liberto favorito di Claudio 

che aveva perso il fratello e a cui si rivolge per ottenere la fine dell’esilio.



• De ira (41 ca: 3 libri al fratello Novato): 
• De constantia sapientis (40-41: ad Anneo Sereno): il sapiente sta al di 

sopra delle minacce della fortuna e delle offese, praticando la 
magnanimità.
• De brevitate vitae (49: a Paolino): la vita non è realmente breve se la 

si vive pienamente e non la si spreca in azioni inutili; la lunghezza 
della vita non è sotto il nostro controllo, ma la qualità sì. Occorre 
sfruttare il presente nel miglior modo possibile.



• De vita beata (58-59: al fratello Novato): la felicità è solo del saggio che sa vivere 
secondo natura staccandosi dalla schiavitù dei piaceri.
• De otio (62: ad Anneo Sereno): il sapiens necessita di una vita contemplativa per la 

ricerca della verità e il proprio perfezionamento, ma grazie ad essa benefica la 
società.
• De tranquillitate animi (62 c.a: ad Anneo Sereno): la tranquillitas corrisponde 

all’euthymìa cioè all’equilibrio interiore che nasce dalla moderazione delle proprie 
ambizioni e all’uso razionale delle cose.
• De providentia (64 ca: a Lucilio): riflessione sui mali che capitano ai migliori, 

attraverso cui la divinità ne mette a prova la virtù, il cui supremo vertice è la scelta 
di uccidersi quando necessario.



Le grandi opere

• De clementia (54-56: 3 libri a Nerone, forse mutili): presentazione di 
un criterio razionale di governo ispirato a moderazione ed equilibrio, 
per rafforzare l’indole già naturale del giovane principe, sottolineando 
anche la convenienza politica di questo atteggiamento.
• De beneficiis (59-64 ca.: 7 libri a Ebuzio Liberale): natura e modi dei 

rapporti fra benefattore e beneficato (I-III), questioni speciali e 
casistica della benevolenza (IV-VI); il  comportamento del saggio (VII). 
L’opera presenta esempi (negativi) riferiti alla storia contemporanea e 
anche riflessioni parzialmente critiche ma anche autogiustificatorie sul 
proprio comportamento. 



• Epistulae morales ad Lucilium (62-65: 124 lettere in 20 libri superstiti, 
ma in origine almeno 22).

Benché forse spedite realmente sono un’opera rivolta ai posteri per 
estendere a loro il suo messaggio morale ed educativo. Seneca mette a 
nudo se stesso, la sua vita privata e interiore, per spingere Lucilio a 
conoscere se stesso, a prendere coscienza del fine della sua vita, la 
necessitò di migliorarsi, e ad avere cura della propria anima.



Tragedie cothurnatae 

Hercules furens
Troades
Phoenissae
Medea
Phaedra
Oedipus
Agamemnon
Thyestes
Hercules Aetaeus
+ una praetexta sicuramente spuria, l'Octavia.



Altre opere

Naturales quaestiones (62-64: in 7 o 8 libri a Lucilio), distinti fra una 
parte scientifica (I: i fuochi celesti; II: tuoni e fulmini; III: le acque 
terrestri; IV: Il Nilo e le nubi; V: i venti; VI: i terremoti; VII: Le comete), 
comprensiva di una descrizione dei fenomeni e delle diverse 
interpretazioni di essi, ed una morale, concentrata nei prologhi e negli 
epiloghi. Lo scopo non è solo quello di presentare lo status quaestionis 
nella conoscenza dei fenomeni naturali ma liberarlo dall’ignoranza e 
dalla superstizione.
Apokolokyntòsis divi Claudii o Ludus de morte Claudii, (54) satira 
menippea in prosa e versi (prosimetro).



Seneca Filosofo
Seneca appartiene, con Epittèto e Marco Aurelio (che scrivono in greco) 
alla cosiddetta tarda stoà. Egli è un pensatore fondamentalmente 
eclettico, pur nell’ambito di una generale collocazione nella tradizione 
stoica. Rispetto a questa egli trascura tuttavia la logica per concentrarsi 
sull’aspetto pratico, morale e (filosoficamente) religioso. 
Anche l’analisi dei fenomeni fisici (Naturales quaestiones) non è volta 
ad aumentare conoscenze scientifiche quanto a liberare l’uomo da 
paure irrazionali e a farlo riflettere sulla sua piccolezza.



Lo scopo della filosofia

Per Seneca l’uomo, come animale razionale, deve avere un’anima 
interiormente libera che non si lascia dominare dalle cose e ripone ogni 
suo bene nella ragione e nella coscienza integra. Lo scopo della sua 
filosofia è quella di risanare l’uomo dai mali staccandolo dalla schiavitù 
dei beni esterni e dai timori irrazionali, indirizzandolo alla libertà 
interiore e al senso del divino, e rivelargli il senso della vita e della 
morte.



Fondamenti ontologici

Seneca sembra prendere le distanze dalla concezione stoica dei due 
principi, attivo, cioè razionale, e passivo, cioè materiale, alla base 
dell’essere, che implicava l’inscindibilità dell’anima dal corpo e una 
visione totalmente immanente di Dio. L’influenza medioplatonica porta 
non solo a concepire l’anima come distinta dal corpo e spesso opposta, 
ma anche ad elaborare una concezione di Dio che oscilla fra 
immanenza e trascendenza, anche se permane la sua identificazione 
stoica come fato e provvidenza e anche l’idea della conflagrazione 
cosmica e dell’eterno ritorno.



L’anima e il corpo

La concezione senecana dell’anima è debitrice, più che alla tradizione 
stoica, che considerava l’anima composta di corpo e materia, a quella 
della media accademia platonica basata su un dualismo fra anima 
incorporea e materia corporea. Seneca, pur non giungendo all’idea di 
una totale immaterialità dell’anima, distingue una parte razionale, che 
rappresenta il divino (sia pure in forma perfettibile) nell’uomo, e una 
irrazionale, distinta in irascibile e languida. L’anima è considerata 
platonicamente prigioniera del corpo, ed emerge l’idea della morte 
come liberazione dal suo peso ed approdo dell’anima ad una vita 
immortale



Il bene e il male

• Seneca distingue il bene dal male e da ciò che è indifferente. Il primo 
è ciò che sviluppa la razionalità dell’uomo e lo distacca dalla schiavitù 
del corpo, cioè la virtù, il secondo ciò che danneggia non il corpo 
dell’uomo ma lo spirito, il divino presente in lui, cioè i vizi. Tutto il 
resto, vita, salute, ricchezze, bellezza, fama, sono indifferenti e non 
devono suscitare attaccamento smodato.
• La felicità per l’uomo è seguire la natura, che per l’uomo è quella 

razionale, del logos, foriera di armonia interiore e di autosufficienza di 
fronte alle minacce esterne. Il saggio deve accettare il destino, perché 
è manifestazione delle divinità.



Concetti peculiari del pensiero di Seneca

• Il concetto di coscienza, come esame etico e giudizio di se stesso, 
tribunale interiore del proprio agire alla luce della conoscenza del 
bene e del male.
• Il concetto di voluntas distinto da quello di ratio, che porta ad un 

distacco dall’intellettualismo etico greco che identificava il bene con la 
sua conoscenza, ma anche rispetto al concetto di impulso istintivo. 
• Il concetto di peccato come connaturato all’uomo, anche al saggio.
• L’uguaglianza di tutti gli uomini di fronte a Dio e l’assurdità della teoria 

aristotelica di una schiavitù naturale.



Lo stile di Seneca

Lo stile di scrittura di Seneca si presenta fortemente innovativo rispetto 
ai modelli ciceroniani, laddove al periodare armonico e simmetrico 
dell’arpinate, dominato dall’architettonica concinnitas, si sostituisce una 
prosa nervosa, asciutta, asimmetrica, prevalentemente paratattica, 
animata da forti contrapposizioni e volta ad esprimere la complessità 
dei moti interiori dell’uomo e le sue contraddizioni interne o a 
sintetizzare in massime fortemente espressive i propri insegnamenti 
morali.



Il giudizio di Caligola

• Peroraturus stricturum se lucubrationis suae telum minabatur, lenius 
comptiusque scribendi genus adeo contemnens, ut Senecam tum 
maxime placentem "commissiones meras" componere et "harenam 
esse sine calce" diceret. 
• Prima di cominciare un discorso, (Caligola) dichiarava in tono 

minaccioso che avrebbe brandito il dardo delle sue meditazioni 
notturne, disprezzando a tal punto lo stile ricercato e ornato che 
rinfacciava alle opere di Seneca, l'autore allora più ammirato, «di 
essere semplici tirate teatrali» e «sabbia senza calcina».
• Svetonio, Vita dei Cesari IV (Caligola),53



Il teatro

La produzione tragica di Seneca lascia aperti molti interrogativi, dal periodo di 
composizione, alla destinazione, al rapporto con il Seneca moralista. In genere si 
tende a datarle nella prima età neroniana e a ritenere che siano state destinate più 
alla lettura, provata o pubblica, che alla recita in teatro. 
Nonostante manchi qualsiasi riferimento ad esse negli altri scritti di Seneca, tanto 
che alcuni hanno dubitato dalla loro autografia, è possibile mettere in relazione 
antiteticamente l’accentuazione delle passioni irrazionali dei personaggi e la 
marcata presenza dell’elemento orrido, con le riflessioni del filosofo sul compito 
della ragione nel liberare l’uomo dall’angoscia e dai falsi timori e nell’indirizzarlo ad 
una percezione autentica del divino.


	Diapositiva 1
	Lo stoicismo a Roma
	L’antica stoà
	La media stoà
	Stoici romani
	Seneca: la formazione
	Dal successo all’esilio
	Maestro di Nerone
	Le accuse di Suillio
	Le accuse di Suillio contro Seneca (Tacito, Annales)
	Un ritratto molto ostile nella storia romana di Dione Cassio
	Il distacco da Nerone e la morte
	10 Dialogi in 12 libri:
	Diapositiva 14
	Diapositiva 15
	Le grandi opere
	Diapositiva 17
	Tragedie cothurnatae
	Altre opere
	Seneca Filosofo
	Lo scopo della filosofia
	Fondamenti ontologici
	L’anima e il corpo
	Il bene e il male
	Concetti peculiari del pensiero di Seneca
	Lo stile di Seneca
	Il giudizio di Caligola
	Il teatro

