
1 

 

 
 

LICEO CLASSICO DANTE ALIGHIERI – RAVENNA 
 
 

ESAME DI STATO AS 2019/20 
 
 

CLASSE 5C 
 
 
 
 
 
 

Lingua e cultura latina 
Lingua e cultura greca 

 
 
 
 
 
 
 
 

Materiale integrativo 
 

 
 
 
 
 
 

Prof. Gianni Godoli 
 
 



2 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 

 

 
 

INDICE DEI TESTI  
 

Lingua e cultura latina 
 
Ovidio 
Amores, I,4 (Complicità di amanti)          5 
Amores, II, 4, vv. 9-48 (Il catalogo)         7 
Metamorphoseon libri, I, 452-489; 512-524; 566-567       8 
 
Tacito 
Tacito, Historiae, V, 4-5: Gli Ebrei secondo Tacito        10 
Annales, I, 1-3 (Proemio)           11 
 
Lucano 
Pharsalia, 1, 10-32: Proemio.           13 
Pharsalia, 2, 284b-325: discorso di Catone a Bruto       14  
     

Quintiliano 
Institutio oratoria, X, 1,93-95: La satira: un genere letterario tutto latino    15 
Institutio oratoria X, 1,125-131: Seneca, un “cattivo maestro”      15 
 
La poesia moralistica e satirica in età imperiale 
Giovenale, Saturae I, 1-80 (Difficile est saturam non scribere)      17 
Marziale, Epigrammata, I, 4 (Lasciva est nobis pagina); I, 32 (Un esempio di arte allusiva)   
X, 4 (Una poesia centrata sulla vita reale)         19 
 
Seneca 
Epistulae morales ad Lucilium, IV, 41, 1-5 (Dio e trascendenza);      21 
Troades, 371-408 (II coro).           23 
 
Agostino 
De vera religione, 39, 72-73 (La verità dimora nell’uomo interiore e lo trascende)   24 
Confessiones, I, 1 (Conoscenza e invocazione di Dio)       25 
Confessiones, X, 24-27 (Dio è nella memoria)        25 
 
 

Lingua e cultura greca 
Aristotele 
Poetica (1448b-1449a): Imitazione e commedia        27 
 
Platone 
Menesseno 238c-239a: La democrazia ateniese è un’aristocrazia     27 
Politico, 302d-303b, Costituzioni secondo le leggi e contro le leggi     29 

 



4 

 

Aristotele 
Politica, 3, 1279ab, Costituzioni volte al bene comune o a quello personale    31 
 
Polibio 
Storie, 6,4, Il ciclo naturale delle costituzioni        33 
 
 
Percorso interdisciplinare: La schiavitù nel mondo antico 
 
Antifonte, Verità, Β44, 47 Β2          36 
Euripide, Ione, 854-856           36 
Id., Elena, 728-733, 1639-1641          36 
Id., fr. 831 Nauck (Stobaeus 4.19.39)          36 
Id., Melanippe fr. 495 Nauck, 40-43         36 
Aristotele (384-322 a.C.), Politica, 1253B-1255B       36 
Scoli alla Retorica di Aristotele          40 
Catone, De agri cultura, 2           40 
Varrone, De re rustica, 1,17          40 
Cicerone, Ad familiares, 16 14          41 
Valerio Massimo, Dictorum atque factorum memorabilia, 6.1.3-4     41 
Filone di Alessandria, De specialibus legibus II (da Crisippo)      41 
S. Paolo, Lettera ai Galati, 3, 26-29         41 
Id., Lettera ai Colossesi, 3,11, 22; 4,1          42 
Id., Lettera a Filemone (raffronto fra testo greco e Vulgata)       42 
Plinio il giovane, Epistulae, VIII, 16; IX, 21; IX, 24        44 
Tacito, Annales, XIV, 42-45 (L’omicidio di Pedanio Secondo)      45 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



5 

 

LINGUA E CULTURA LATINA 
 
 
Publio Ovidio Nasone, Amores 1,4: Complicità di amanti 
 

Il tuo amante si recherà anch'egli al nostro stesso banchetto; 
e prego che questa sia l'ultima cena con lui. 
E dunque io guarderò soltanto da convitato la mia fanciulla 
diletta? Un altro godrà d'esser toccato da te 
e ti appoggerai al petto di un altro voluttuosamente arresa?  5 
Ti passerà la mano sul collo quando lo desidera? 
Cessa di stupirti se la candida figlia di Atrax1 sospinse 
alle armi gli uomini biformi, deposte le coppe. 
Non dimoro nelle selve, né le mie membra si saldano a quelle d'un cavallo. 
Mi sembra di potere a stento sviare le mani     10 
da te. Apprendi tuttavia il da farsi, non affidare agli Euri2 
le mie parole, né dalle in preda ai tiepidi Noti. 
Vieni prima dell'amante; non so che cosa si possa 
fare, se vieni prima: ma vieni prima. 
Quando giacerà sul letto, andrai con volto modesto   15 
a distenderti accanto a lui: toccami di nascosto il piede. 
Guarda me, i miei cenni, l'espressione del mio volto, 
accogli e restituisci tu stessa i segnali furtivi. 
Con le sopracciglia ti dirò parole che parlino prive di voce; 
leggerai parole scritte con le dita o vergate col vino.  20 
Quando ti verrà in mente la lascivia del nostro amore, 
toccati con il tenero pollice le gote purpuree. 
Se vi sarà qualcosa di cui lamentarti di me, 
la morbida mano penda dal lobo dell'orecchio; 
se ciò che dico o faccio - mia luce - ti arrecherà piacere,  25 
gira continuamente l'anello al dito. 
Tocca con la mano la mensa come i supplici toccano l'altare, 
quando augurerai - giustamente - ogni male all'amante. 
Ciò che ti avrà versato, sii saggia, lascialo bere a lui 
e sussurra a uno schiavo la bevanda che desideri.   30 
Le coppe che restituirai, le prenderò io per primo e dove   
avrai bevuto, lì poserò le labbra.   
Se ti offrirà qualcosa assaggiata prima da lui, 
respingi quei cibi toccati dalla sua bocca e non permettergli 
di cingerti il collo con le sue mani indegne; non poggiare  35 
il tuo dolce capo sul rozzo petto di lui; 
né la piega della veste e i seni fatti per le carezze lascino 
passare le sue dita. Soprattutto non devi baciarlo. 
Se gli darai baci, mi manifesterò come tuo amante e dirò: 
«Questi sono miei» e porrò la mano     40 
su di te3. Queste cose almeno le vedrò, ma quelle che cela 

                                                      
1 Riferimento alla battaglia dei Làpiti contro i Centauri durante le nozze fra Ippodàmia, figlia di Atràce, e Pelope, nata dal tentativo di 
violenze sessuali ad opera de Centauri ebbri. 
2 Venti, come i Noti. 
3 Parodia di un attoo giuridico: la rivendicazione pubblica di una proprietà. 



6 

 

la coperta4 mi saranno causa di cieco timore. 
Non unire la tua coscia alla sua, non aderirgli con la gamba, 
non congiungere il tuo piede delicato al piede grossolano di lui. 
Infelice temo molte cose che protervo ho compiuto anch'io 45 
e sono tormentato dalla paura del mio stesso esempio.  
Spesso la mia ansiosa voluttà, e quella della mia donna, 
nel nascondiglio della coperta compì la dolce opera. 
Questo tu non lo farai, ma per stornare anche il sospetto, 
togliti dal busto codesto complice riparo.    50 
Prega il tuo amante di bere in continuazione (ma preghiere senza baci), 
e nel bere, se puoi, di nascosto aggiungigli vino. 
Quando giacerà disteso, sepolto nel vino e nel sonno,5   
la situazione e il luogo ci daranno consiglio sul da farsi. 
Quando ti alzerai per andare a casa, ci alzeremo tutti,  55 
e ricordati di collocarti al centro della gente in comitiva: 
tra quella gente mi troverai o sarai trovata: 
qualunque cosa di me potrai toccare, 
toccala. Sventurato, ho dato istruzioni che giovano poche ore; 
la notte mi costringe a separarmi dalla mia donna.   60 
Di notte il suo amante la rinchiuderà; io, mesto, in lacrime, 
la seguirò fin dove è possibile alla crudele porta. 
Ormai si godrà i suoi baci, ormai non soltanto i baci; 
ciò che mi dài di nascosto, darai per forza 
di diritto. Ma concediti controvoglia (lo puoi) e come costretta; 65 
tacciano le blandizie, e il godimento gli sia avaro. 
Se valgono i miei voti, desidero che voluttà gli sia negata, 
se non valgono, almeno sia tu con certezza a non godere. 
Ma qualunque sia poi la vicenda di questa notte, 
domani con voce costante nega d'esserti data.   70 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                      
4 Veniva offerta agli ospiti sdraiati sui triclini per coprire la parte inferiore del corpo. 
5 Parodia di formule epiche. 



7 

 

Publio Ovidio Nasone, Amores, II, 4, vv. 9-48: Il catalogo  
Non esiste una bellezza definita che stimoli il mio amore: 
cento sono le cause per cui sono sempre innamorato. 
Se una donna abbassa dinanzi a me pudicamente gli occhi, 
ardo di desiderio e quel pudore mi seduce; 
se un’altra è provocante, mi attrae perché non è un’ingenua, 
e mi aspetto che sappia muoversi nel morbido letto. 
Se sembra dura e simile alle austere Sabine, 
penso che ne abbia voglia, ma che dissimuli il suo desiderio. 
Se sei istruita, mi piaci perché fornita di rare qualità; 
se invece sei incolta, mi piaci per la tua semplicità. 
C’è quella che giudica rozzi i carmi di Callimaco confrontati 
con i miei: quella cui piaccio subito mi piace. 
Un’altra critica la mia attività di poeta e le mie poesie: 
vorrei sentire sotto la mia la coscia di colei che mi critica. 
Cammina mollemente: mi conquista col suo incedere; un’altra è dura: 
ma potrà ammorbidirsi al contatto dell’uomo. 
Questa, poiché canta dolcemente e sa modulare benissimo la voce, 
vorrei baciarla rubandole i baci mentre canta. 
Un’altra percorre con abile pollice le corde della lira: 
chi potrebbe non amare mani così esperte?  
Quella mi piace per i suoi gesti: muove le braccia ritmicamente 
e piega il tenero fianco con languida arte: 
per non parlare di me, che mi eccito per ogni pretesto, 
mettile di fronte un Ippolito, diventerà un Priàpo.6 
Tu, che sei così alta, eguagli le antiche eroine 
e puoi distenderti occupando per intero il letto; 
quest’altra mi va bene per la bassa statura: mi seducono entrambe, 
sono conformi ai miei desideri quella alta e quella piccola. 
Non è elegante: immagino quanto migliorerebbe se ben curata; 
è raffinata: mette in evidenza lei stessa i suoi pregi. 
Mi conquisterà una ragazza bionda, dalla pelle chiara; 
ma è piacevole far l’amore anche con una di colorito scuro. 
Se dal niveo collo le scendono i neri capelli, 
Leda7 era notevole per la chioma bruna; 
se sono biondi, Aurora piaceva per i capelli dorati: 
il mio amore si adatta a tutti i miti. 
La donna giovane mi stimola, quella più matura mi attrae: 
la prima è migliore per bellezza, la seconda è più esperta. 
Insomma, qualunque ragazza nell’intera Roma trovi un ammiratore, 
a tutte quante si volge il mio desiderio amoroso. 
 
 
 
 
 
 

                                                      
6 Ippolito figlio di Teseo, protagonista di due tragedie di Euripide, disprezzava l’amore, mentre Priapo era un dio protettore degli orti 
sempre rappresentato con il fallo eretto. 
7 La madre di Elena. 



8 

 

 
 
 

Ovidio, Metamorfosi, I, 452-489; 512-524; 566-567. Apollo e Dafne  
(integrano i passi presenti nel libro di testo) 
Primus amor Phoebi Daphne Peneia, quem non 
fors ignara dedit, sed saeva Cupidinis ira, 
Delius hunc nuper, victa serpente superbus, 
viderat adducto flectentem cornua nervo               455 
'quid' que 'tibi, lascive puer, cum fortibus armis?' 
dixerat: 'ista decent umeros gestamina nostros, 
qui dare certa ferae, dare vulnera possumus hosti, 
qui modo pestifero tot iugera ventre prementem 
stravimus innumeris tumidum Pythona sagittis.         
460 
tu face nescio quos esto contentus amores 
inritare tua, nec laudes adsere nostras!' 
filius huic Veneris 'figat tuus omnia, Phoebe, 
te meus arcus' ait; 'quantoque animalia cedunt 
cuncta deo, tanto minor est tua gloria nostra.'               
465 
dixit et eliso percussis aere pennis 
inpiger umbrosa Parnasi constitit arce 
eque sagittifera prompsit duo tela pharetra 
diversorum operum: fugat hoc, facit illud amorem; 
quod facit, auratum est et cuspide fulget acuta,            
470 
quod fugat, obtusum est et habet sub harundine 
plumbum. 
hoc deus in nympha Peneide fixit, at illo 
laesit Apollineas traiecta per ossa medullas; 
protinus alter amat, fugit altera nomen amantis 
silvarum latebris captivarumque ferarum               475 
exuviis gaudens innuptaeque aemula Phoebes: 
vitta coercebat positos sine lege capillos. 
multi illam petiere, illa aversata petentes 
inpatiens expersque viri nemora avia lustrat 
nec, quid Hymen, quid Amor, quid sint conubia curat. 
480 
saepe pater dixit: 'generum mihi, filia, debes,' 
saepe pater dixit: 'debes mihi, nata, nepotes'; 
illa velut crimen taedas exosa iugales 
pulchra verecundo suffuderat ora rubore 
inque patris blandis haerens cervice lacertis               
485 
'da mihi perpetua, genitor carissime,' dixit 
'virginitate frui! dedit hoc pater ante Dianae.' 
ille quidem obsequitur, sed te decor iste quod optas 
esse vetat, votoque tuo tua forma repugnat: 
(…) 
cui placeas, inquire tamen: non incola montis, 
non ego sum pastor, non hic armenta gregesque 
horridus observo. nescis, temeraria, nescis, 
quem fugias, ideoque fugis: mihi Delphica tellus          
515 

Il primo amore di Febo fu Dafne, figlia di Peneo, 
e non fu dovuto al caso, ma all'ira implacabile di Cupido. 
Ancora insuperbito per aver vinto il serpente, il dio di Delo, 
vedendolo che piegava l'arco per tendere la corda: 
«Che vuoi fare, fanciullo arrogante, con armi così 
impegnative?» 
gli disse. «Questo è peso che s'addice alle mie spalle, 
a me che so assestare colpi infallibili alle fiere e ai nemici, 
a me che con un nugolo di frecce ho appena abbattuto 
Pitone, 
infossato col suo ventre gonfio e pestifero per tante miglia. 
Tu accontèntati di fomentare con la tua fiaccola, 
non so, qualche amore e non arrogarti le mie lodi». 
E il figlio di Venere: «Il tuo arco, Febo, tutto trafiggerà, 
ma il mio trafigge te, e quanto tutti i viventi a un dio 
sono inferiori, tanto minore è la tua gloria alla mia». 
Disse, e come un lampo solcò l'aria ad ali battenti, 
fermandosi nell'ombra sulla cima del Parnaso, 
e dalla faretra estrasse due frecce 
d'opposto potere: l'una scaccia, l'altra suscita amore. 
La seconda è dorata e la sua punta aguzza sfolgora, 
la prima è spuntata e il suo stelo ha l'anima di piombo. 
Con questa il dio trafisse la ninfa penea, con l'altra 
colpì Apollo trapassandogli le ossa sino al midollo. 
Subito lui s'innamora, mentre lei nemmeno il nome 
d'amore 
vuol sentire e, come la vergine Diana, gode nella penombra 
dei boschi per le spoglie della selvaggina catturata: 
solo una benda raccoglie i suoi capelli scomposti. 
Molti la chiedono, ma lei respinge i pretendenti 
e, decisa a non subire un marito, vaga nel folto dei boschi 
indifferente a cosa siano nozze, amore e amplessi. 
Il padre le ripete: «Figliola, mi devi un genero»; 
le ripete: «Bambina mia, mi devi dei nipoti»; 
ma lei, odiando come una colpa la fiaccola nuziale, 
il bel volto soffuso da un rossore di vergogna, 
con tenerezza si aggrappa al collo del padre: 
«Concedimi, genitore carissimo, ch'io goda», dice, 
«di verginità perpetua: a Diana suo padre l'ha concesso». 
E in verità lui acconsentirebbe; ma la tua bellezza vieta 
che tu rimanga come vorresti, al voto s'oppone il tuo 
aspetto. 
(…) 
Ma sappi a chi piaci. Non sono un montanaro, 
non sono un pastore, io; non faccio la guardia a mandrie e 
greggi 
come uno zotico. Non sai, impudente, non sai 
chi fuggi, e per questo fuggi. Io regno sulla terra di Delfi, 
di Claro e Tènedo, sulla regale Pàtara. 
Giove è mio padre. Io sono colui che rivela futuro, passato 



9 

 

et Claros et Tenedos Patareaque regia servit; 
Iuppiter est genitor; per me, quod eritque fuitque 
estque, patet; per me concordant carmina nervis. 
certa quidem nostra est, nostra tamen una sagitta 
certior, in vacuo quae vulnera pectore fecit!               
520 
inventum medicina meum est, opiferque per orbem 
dicor, et herbarum subiecta potentia nobis. 
ei mihi, quod nullis amor est sanabilis herbis 
nec prosunt domino, quae prosunt omnibus, artes!'  
(…) 
finierat Paean: factis modo laurea ramis 
adnuit utque caput visa est agitasse cacumen. 

e presente, colui che accorda il canto al suono della cetra. 
Infallibile è la mia freccia, ma più infallibile della mia 
è stata quella che m'ha ferito il cuore indifeso. 
La medicina l'ho inventata io, e in tutto il mondo guaritore 
mi chiamano, perché in mano mia è il potere delle erbe. 
Ma, ahimè, non c'è erba che guarisca l'amore, 
e l'arte che giova a tutti non giova al suo signore!».  
(…) 
Qui Febo tacque; e l'alloro annuì con i suoi rami 
appena spuntati e agitò la cima, quasi assentisse col capo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



10 

 

 
 
 

Tacito, Historiae, V, 4-5: Gli Ebrei secondo Tacito (vedi libro di testo p. 340) 
V. Moyses quo sibi in posterum gentem 
firmaret, novos ritus contrariosque ceteris 
mortalibus indidit. Profana illic omnia quae 
apud nos sacra, rursum concessa apud illos 
quae nobis incesta. Effigiem animalis, quo 
monstrante errorem sitimque depulerant, 
penetrali sacravere, caeso ariete velut in 
contumeliam Hammonis; bos quoque 
immolatur, quoniam Aegyptii Apin colunt. 
Sue abstinent memoria cladis, quod ipsos 
scabies quondam turpaverat, cui id animal 
obnoxium. 
Longam olim famem crebris adhuc ieiuniis 
fatentur, et raptarum frugum argumentum 
panis Iudaicus nullo fermento detinetur. 
Septimo die otium placuisse ferunt, quia is 
finem laborum tulerit; dein blandiente 
inertia septimum quoque annum ignaviae 
datum. […] 
V. Hi ritus quoquo modo inducti 
antiquitate defenduntur: cetera instituta, 
sinistra foeda, pravitate valuere. Nam 
pessimus quisque spretis religionibus 
patriis tributa et stipes illuc congerebant, 
unde auctae Iudaeorum res, et quia apud 
ipsos fides obstinata, misericordia in 
promptu, sed adversus omnis alios hostile 
odium. 
Separati epulis, discreti cubilibus, 
proiectissima ad libidinem gens, alienarum 
concubitu abstinent; inter se nihil inlicitum. 
Circumcidere genitalia instituerunt ut 
diversitate noscantur. Transgressi in 
morem eorum idem usurpant, nec 
quicquam prius imbuuntur quam 
contemnere deos, exuere patriam, 
parentes liberos fratres vilia habere. 
Augendae tamen multitudini consulitur; 
nam et necare quemquam ex agnatis 
nefas, animosque proelio aut suppliciis 
peremptorum aeternos putant: hinc 
generandi amor et moriendi contemptus. 
Corpora condere quam cremare e more 
Aegyptio, eademque cura et de infernis 
persuasio, caelestium contra. Aegyptii 
pleraque animalia effigiesque compositas 
venerantur, 

4. Mosè voleva che, anche in seguito, il popolo restasse legato 
a lui e introdusse riti nuovi e del tutto opposti a quelli degli 
altri mortali. Presso di loro sono empie tutte le cose che da noi 
sono sacre e invece si concedono tutto ciò che per noi è 
sacrilego. Consacrarono in un santuario segreto l’immagine di 
quell’animale [asino] che aveva indicato la fine del loro vano 
aggirarsi e della sete, dopo aver sacrificato un ariete quasi in 
sfregio ad Ammone. E fu immolato anche un bue, perché gli 
Egiziani venerano Api. Si astengono dalla carne suina, in 
memoria del flagello che li aveva colpiti: è la lebbra cui anche il 
maiale è soggetto. 
Ancora oggi con prolungati digiuni testimoniano la fame di un 
tempo e viene mantenuto, come segno delle messi raccolte in 
fretta, l’uso del pane senza lievito. Si dice che abbiano eletto al 
riposo il settimo giorno, nel ricordo di quel settimo giorno che 
aveva visto la fine delle loro sofferenze. Poi, con l’abitudine 
alla pigrizia, consacrarono all’ozio anche un giorno ogni sette. 
[…] 
5. Questi riti, comunque introdotti, trovano giustificazione 
nella loro antichità. Le altre pratiche sono perverse e infami e 
si sono imposte per la loro depravazione. Infatti la peggior 
feccia di questo mondo, dopo aver rinnegato Ie religioni 
patrie, portava lì tributi e denaro: in questo modo, la potenza 
dei Giudei crebbe, anche perché tra di loro sono sempre 
molto leali e molto disponibili al mutuo soccorso, mentre 
riserbano il loro odio più aspro a tutti gli altri. 
Siedono a mensa separati e, ancora separati, dormono: ma 
sono uomini di sfrenata libidine, abituati a non avere rapporti 
sessuali con donne di altri popoli e a considerare, invece, tutto 
lecito tra loro. Hanno istituito l’usanza della circoncisione, per 
riconoscersi tra loro da questo segno distintivo. Coloro che 
hanno accettato di condividerne le abitudini, seguono la stessa 
pratica e come prima conseguenza imparano a disprezzare gli 
dèi, a rinnegare la loro patria, a non tenere in alcun conto i 
rapporti di paternità, figliolanza e fraternità. 
I Giudei tengono comunque molto a che il loro numero si 
incrementi: è proibito, infatti, uccidere uno qualsiasi dei figli in 
soprannumero; pensano anche che le anime dei morti in 
battaglia o in mezzo ai supplizi vivano eternamente; qui si 
originano la propensione a procreare e il disprezzo per la 
morte. I loro morti non vengono bruciati ma, sull’esempio 
degli Egizi, vengono inumati. Dagli Egizi hanno anche mutuato 
le cerimonie e le credenze circa le divinità infernali, mentre si 
discostano da essi per quanto riguarda le divinità celesti. 
Gli Egiziani adorano molti animali e le effigi dai tratti 
animaleschi che essi si foggiano. I Giudei, invece, 
concepiscono un solo dio e unicamente col pensiero: sono 



11 

 

Iudaei mente sola unumque numen 
intellegunt: profanos qui deum imagines 
mortalibus materiis in species hominum 
effingant; summum illud et aeternum 
neque imitabile neque interiturum. Igitur 
nulla simulacra urbibus suis, nedum 
templis sistunt; non regibus haec adulatio, 
non Caesaribus honor. […] Iudaeorum mos 
absurdus sordidusque. […] 

sacrileghi coloro che raffigurano immagini degli dèi con tratti 
umani e usando materiali deperibili. Quella loro divinità sta 
sopra ogni cosa, è eterna, non può essere raffigurata né mai si 
estingue. Nelle loro città, per questi motivi, non esistono 
simulacri, e tanto meno nei templi; e non usano questa forma 
di adulazione né verso i re né verso i Cesari. 
[…] le cerimonie giudaiche sono tristi e squallide. […] 

 

Publio Cornelio Tacito, Annales 1 , 1-3: Proemio 

 

[1] Urbem Romam a principio reges habuere; 
libertatem et consulatum L. Brutus instituit. 
Dictaturae ad tempus sumebantur; neque 
decemviralis potestas ultra biennium, neque 
tribunorum militum consulare ius diu valuit. 
Non Cinnae, non Sullae longa dominatio; et 
Pompei Crassique potentia cito in Caesarem, 
Lepidi atque Antonii arma in Augustum 
cessere, qui cuncta discordiis civilibus fessa 
nomine principis sub imperium accepit. Sed 
veteris populi Romani prospera vel adversa 
claris scriptoribus memorata sunt; 
temporibusque Augusti dicendis non defuere 
decora ingenia, donec gliscente adulatione 
deterrerentur. Tiberii Gaique et Claudii ac 
Neronis res florentibus ipsis ob metum falsae, 
postquam occiderant, recentibus odiis 
compositae sunt. Inde consilium mihi pauca 
de Augusto et extrema tradere, mox Tiberii 
principatum et cetera, sine ira et studio, 
quorum causas procul habeo. 
[2] Postquam Bruto et Cassio caesis nulla iam 
publica arma, Pompeius apud Siciliam 
oppressus exutoque Lepido, interfecto 
Antonio ne Iulianis quidem partibus nisi 
Caesar dux reliquus, posito triumviri nomine 
consulem se ferens et ad tuendam plebem 
tribunicio iure contentum, ubi militem donis, 
populum annona, cunctos dulcedine otii 
pellexit, insurgere paulatim, munia senatus 
magistratuum legum in se trahere, nullo 
adversante, cum ferocissimi per acies aut 
proscriptione cecidissent, ceteri nobilium, 

1. Roma in origine fu una città governata dai re. 
L'istituzione della libertà e del consolato spetta a Lucio 
Bruto. L'esercizio della dittatura era temporaneo e il 
potere dei decemviri non durò più di un biennio, né a 
lungo resse la potestà consolare dei tribuni militari.8 Non 
lunga fu la tirannia di Cinna né quella di Silla; e la potenza 
di Pompeo e Crasso finì ben presto nelle mani di Cesare, e 
gli eserciti di Lepido e di Antonio passarono ad Augusto, il 
quale, col titolo di principe, concentrò in suo potere tutto 
lo stato, stremato dalle lotte civili. Ora, scrittori di fama 
hanno ricordato la storia, nel bene e nel male, del popolo 
romano dei tempi lontani e non sono mancati chiari 
ingegni a narrare i tempi di Augusto, sino a che, 
crescendo l'adulazione, non ne furono distolti. 
 Quanto a Tiberio, a Gaio,9 a Claudio e a Nerone, il 
racconto risulta falsato: dalla paura, quand'erano al 
potere, e, dopo la loro morte, dall'odio, ancora vivo. Di 
qui il mio proposito di riferire pochi dati su Augusto, 
quelli degli ultimi anni, per poi passare al principato di 
Tiberio e alle vicende successive, senza rancori e senza 
favore, non avendone motivo alcuno. 
 2. Dopo che, uccisi Bruto e Cassio, lo stato restò 
disarmato e, con la disfatta di Pompeo10 in Sicilia, 
l'emarginazione di Lepido e l'uccisione di Antonio, non 
rimase a capo delle forze cesariane se non Cesare 
Ottaviano, costui, deposto il nome di triumviro, si 
presentò come console, pago della tribunicia potestà a 
difesa della plebe. Quando ebbe adescato i soldati con 
donativi, con distribuzione di grano il popolo, e tutti con 
la dolcezza della pace, cominciò passo dopo passo la sua 
ascesa, cominciò a concentrare su di sé le competenze 
del senato, dei magistrati, delle leggi, senza opposizione 
alcuna: gli avversari più decisi erano scomparsi o sui 

                                                      
8 Dal 444 al 367 a. C., vista l’impossibilità giuridica per i plebei di accedere al consolato, fu periodicamente attivata questa carica 
tribunizia dai poteri consolari aperta anche ai plebei, fino all’aprovazione (366) delle leges Liciniae-Sextiae, che estendevano il 
consolato anche ai plebei. 
9 Caligola. 
10 Sesto Pompeo, figlio di Gneo, che avevam instaurato una propria base in Sicilia. 



12 

 

quanto quis servitio promptior, opibus et 
honoribus extollerentur ac novis ex rebus 
aucti tuta et praesentia quam vetera et 
periculosa mallent. Neque provinciae illum 
rerum statum abnuebant, suspecto senatus 
populique imperio ob certamina potentium et 
avaritiam magistratuum, invalido legum 
auxilio quae vi ambitu postremo pecunia 
turbabantur. 
 
[3] Ceterum Augustus subsidia dominationi 
Claudium Marcellum sororis filium admodum 
adulescentem pontificatu et curuli aedilitate, 
M. Agrippam ignobilem loco, bonum militia et 
victoriae socium, geminatis consulatibus 
extulit, mox defuncto Marcello generum 
sumpsit; Tiberium Neronem et Claudium 
Drusum privignos imperatoriis nominibus 
auxit, integra etiam tum domo sua. Nam 
genitos Agrippa Gaium ac Lucium in familiam 
Caesarum induxerat, necdum posita puerili 
praetexta principes iuventutis appellari, 
destinari consules specie recusantis 
flagrantissime cupiverat. Ut Agrippa vita 
concessit, Lucium Caesarem euntem ad 
Hispaniensis exercitus, Gaium remeantem 
Armenia et vulnere invalidum mors fato 
propera vel novercae Liviae dolus abstulit, 
Drusoque pridem extincto Nero solus e 
privignis erat, illuc cuncta vergere: filius, 
collega imperii, consors tribuniciae potestatis 
adsumitur omnisque per exercitus ostentatur, 
non obscuris, ut antea, matris artibus, sed 
palam hortatu. Nam senem Augustum 
devinxerat adeo, uti nepotem unicum 
Agrippam Postumum, in insulam Planasiam 
proiecerit, rudem sane bonarum artium et 
robore corporis stolide ferocem, nullius 
tamen flagitii conpertum. At hercule 
Germanicum Druso ortum octo apud Rhenum 
legionibus inposuit adscirique per 
adoptionem a Tiberio iussit, quamquam esset 
in domo Tiberii filius iuvenis, sed quo pluribus 
munimentis insisteret. Bellum ea tempestate 
nullum nisi adversus Germanos supererat, 
abolendae magis infamiae ob amissum cum 
Quintilio Varo exercitum quam cupidine 

campi di battaglia o nelle proscrizioni, mentre gli altri 
nobili, quanto più pronti a servire, tanto più salivano di 
ricchezza o in cariche pubbliche, e, divenuti più potenti 
col nuovo regime, preferivano la sicurezza del presente ai 
rischi del passato. Né si opponevano a quello stato di 
cose le province: era a loro sospetto il governo del senato 
e del popolo, per la rivalità dei potenti, l'avidità dei 
magistrati e le insufficienti garanzie fornite dalle leggi, 
stravolte dalla violenza, dagli intrighi e, infine, dalla 
corruzione. 
 3. Fatto sta che Augusto, a sostegno del proprio potere, 
innalzò alla carica di pontefice e di edile curule Claudio 
Marcello, figlio della sorella, ancora giovane, e nominò 
console per due anni consecutivi Marco Agrippa, persona 
di umili origini ma buon soldato e compagno nella 
vittoria, quell'Agrippa che, appena morto Marcello, volle 
come genero. Fregiò del titolo di imperator i figliastri 
Tiberio Nerone e Claudio Druso, pur essendo ancora 
viventi membri della sua famiglia. Aveva infatti introdotto 
nella famiglia dei Cesari, Gaio e Lucio, figli di Agrippa, e, 
benché fingesse riluttanza, era stato suo desiderio 
struggente che essi, pur portando ancora la toga dei 
minorenni, fossero nominati principi della gioventù e 
designati consoli. Ma, appena Agrippa cessò di vivere, 
una morte fatalmente precoce o forse le trame della 
matrigna Livia tolsero di mezzo sia Lucio Cesare, mentre 
era diretto agli eserciti di Spagna, sia Gaio, di ritorno 
dall'Armenia, ferito; e poiché Druso s'era spento da 
tempo, dei figliastri era rimasto il solo Nerone.11 Su di lui 
si volsero tutte le aspettative: considerato come figlio e 
assunto come collega a reggere l'impero e a condividere 
la potestà tribunicia, fu mostrato a tutti gli eserciti, non 
più, come prima, per gli oscuri intrighi della madre, ma 
con scoperta insistenza. Infatti Livia aveva a tal punto 
avvinto a sé il vecchio Augusto, da fargli relegare nell'isola 
di Pianosa l'unico nipote, Postumo Agrippa, certo di rozza 
cultura e brutalmente fiero della forza dei suoi muscoli, 
ma non riconosciuto colpevole di delitto alcuno. 
 Se non altro però, mise Germanico, nato da Druso, al 
comando di otto legioni sul Reno e volle che Tiberio lo 
adottasse, benché in casa di Tiberio ci fosse un figlio 
giovane: e ciò allo scopo di avere più sostegni, su cui 
puntellare il proprio casato. Di guerre, a quel tempo, non 
ne erano rimaste se non contro i Germani, e più per 
cancellare la vergogna dell'esercito perduto con Quintilio 
Varo12 che per l'intenzione di estendere l'impero o per 
vantaggi di cui valesse la pena. A Roma, tutto tranquillo: 

                                                      
11 Cioè Tiberio. 
12 Il riferimento è alla disfatta di Teutoburgo (9 d.C.) in cui tre intere legioni , 6 coorti di fanteria e 3 ali di cavalleria ausiliaria furono 
assalite ed annientate, e con esse il governatore Quintilio Varo, da una coalizione di Germani guidati da Arminio. 



13 

 

proferendi imperii aut dignum ob praemium. 
Domi res tranquillae, eadem magistratuum 
vocabula; iuniores post Actiacam victoriam, 
etiam senes plerique inter bella civium nati: 
quotus quisque reliquus qui rem publicam 
vidisset? 

ricorrevano sempre gli stessi nomi di magistrati. I più 
giovani erano nati dopo la vittoria di Azio e anche la 
maggior parte dei vecchi nel pieno delle guerre civili: chi 
ancora restava che avesse visto la repubblica? 

 
 

Lucano, Pharsalia, 1, 10-32: Proemio.  
Integra la parte presente sul libro di testo 
Cumque superba foret Babylon spolianda 
tropaeis 
Ausoniis umbraque erraret Crassus inulta, 
bella geri placuit nullos habitura triumphos? 
Heu quantum terrae potuit pelagique parari 
hoc quem civiles hauserunt sanguine dextrae, 
15unde venit Titan, et nox ubi sidera condit, 
quaque dies medius flagrantibus aestuat horis 
et qua bruma rigens ac nescia vere remitti 
astringit Scythicum glaciali frigore pontum! 
Sub iuga iam Seres, iam barbarus isset Araxes, 
20et gens si qua iacet nascenti conscia Nilo. 
Tum, si tantus amor belli tibi, Roma, nefandi, 
totum sub Latias leges cum miseris orbem, 
in te verte manus; nondum tibi defuit hostis. 
At nunc semirutis pendent quod moenia tectis 
25urbibus Italiae lapsisque ingentia muris 
saxa iacent nulloque domus custode tenentur 
rarus et antiquis habitator in urbibus errat, 
horrida quod dumis multosque inarata per annos 
Hesperia est desuntque manus poscentibus arvis, 
30non tu, Pyrrhe ferox, nec tantis cladibus auctor 
Poenus erit; nulli penitus descendere ferro 
contigit; alta sedent civilis vulnera dextrae. 

Mentre si sarebbero dovuti strappare alla superba 
Babilonia i trofei italici e mentre l'ombra di Crasso 
continuava ad errare invendicata, si decise di 
intraprendere guerre che non avrebbero avuto alcun 
trionfo? Oh, con il sangue che venne versato nei 
conflitti civili quanto spazio in terra e in mare si sarebbe 
potuto conquistare, là donde sorge il sole, dove la 
notte occulta gli astri, dove il mezzogiorno arde di ore 
infuocate, dove il rigido inverno, incapace di sciogliere il 
suo freddo anche in primavera, stringe il mare glaciale 
con freddo scitico: sarebbero già stati sottomessi i Seri, 
il barbaro Arasse e la popolazione, se esiste, che 
conosce le sorgenti del Nilo! Allora, o Roma, se brami 
tanto una guerra empia - una volta che avrai 
sottomesso l'orbe intero alle leggi latine - rivolgi la 
mano contro te stessa: fino ad ora non ti sono mancati i 
nemici. Ma adesso - del fatto che, nelle città d'Italia, le 
mura delle case diroccate minacciano di cadere e, 
crollate le pareti, grandi massi giacciono a terra e non 
c'è più alcuno che custodisca le abitazioni e soltanto 
qualche raro abitante vaga per le antiche città e, 
ancora, del fatto che l'Esperia sia irta di rovi, senza che 
l'aratro, per molti anni, abbia lavorato e che mancano 
le braccia per i campi che le richiedono - di così grandi 
sciagure non sei responsabile né tu, o feroce Pirro, né il 
Cartaginese: a nessuno è toccato in sorte di penetrare 
così internamente con il ferro: le ferite inferte dalla 
guerra civile sono le più profonde e inguaribili. 

 
 

Lucano, Pharsalia, 2, 284b-325: discorso di Catone a Bruto 
con cui giustifica il suo intervento nella guerra, nella chiave della tradizione latina antica della devotio (offerta 
suicida della propria vita in battaglia consacrandosi agli dei inferi) sembra contraddire la dottrina stoica del 
personaggio storica, qui rappresentato in atto di sfidare titanicamente il destino, con immagini di marcata 
enfasi barocca. 
Sic fatur, at illi 
arcano sacras reddit Cato pectore voces: 285 
"Summum, Brute, nefas civilia bella fatemur; 
sed quo fata trahunt, virtus secura sequetur; 
crimen erit superis et me fecisse nocentem. 

. Così parlò; e a lui Catone rispose con sacre parole 
che sgorgavano dalla parte più riposta del suo animo: 
«Dichiariamo che le guerre civili costituiscono la 
nefandezza suprema. Ma un valore noncurante dei 
pericoli terrà dietro all'indicazione dei fati: sarà un 



14 

 

Sidera quis mundumque velit spectare cadentem 
expers ipse metus? Quis, cum ruat arduus 
aether,290 
terra labet mixto coeuntis pondere mundi, 
compressas tenuisse manus? Gentesne furorem 
Hesperium ignotae Romanaque bella sequentur 
diducti fretis alio sub sidere reges, 
otia solus agam? Procul hunc arcete furorem, 295 
o superi, motura Dahas ut clade Getasque 
securo me Roma cadat. Ceu morte parentem 
natorum orbatum longum producere funus 
ad tumulos iubet ipse dolor, iuvat ignibus atris 
inservisse manus constructoque aggere busti 300 
ipsum atras tenuisse faces: non ante revellar 
exanimem quam te complectar, Roma, tuumque 
nomen, libertas, et inanem prosequar umbram. 
Sic eat: immites Romana piacula divi 
plena ferant, nullo fraudemus sanguine bellum. 305 
O | utinam caelique deis Erebique liceret 
hoc caput in cunctas damnatum exponere poenas! 
Devotum hostiles Decium pressere catervae: 
me geminae figant acies, me barbara telis 
Rheni turba petat, cunctis ego pervius hastis310 
excipiam medius totius vulnera belli. 
Hic redimat sanguis populos, hac caede luatur 
quidquid Romani meruerunt pendere mores. 
Ad iuga cur faciles populi, cur saeva volentes 
315regna pati pereunt? Me solum invadite ferro, 
me frustra leges et inania iura tuentem. 
Hic dabit, hic pacem iugulus finemque malorum 
gentibus Hesperiis; post me regnare volenti 
non opus est bello. Quin publica signa ducemque 
320Pompeium sequimur? Nec, si fortuna favebit, 
hunc quoque totius sibi ius promittere mundi 
non bene compertum est: ideo me milite vincat, 
ne sibi se vicisse putet." Sic fatur et acris 
irarum movit stimulos iuvenisque calorem 
325excitat in nimios belli civilis amores. 

crimine per gli dèi aver reso colpevole anche me. Chi 
vorrà assistere, privo di qualsiasi timore, alla caduta 
degli astri e del mondo? Chi, se crollasse l'alto cielo e 
se la terra ondeggiasse sotto il peso e la spinta 
dell'universo, potrebbe trattenersi dallo sbattere le 
mani? Popolazioni ignote e re che vivono, al di là del 
mare, in altre zone del mondo parteciperanno alla 
follia italica e alle guerre romane, mentre soltanto io 
me ne starò tranquillamente da parte? Tenete 
lontano da me, o numi, questo furore, e cioè che 
Roma - che scuoterebbe con la sua caduta 
l'insensibilità di Dahi e Geti - crolli senza che io me ne 
preoccupi minimamente. Come il dolore costringe il 
padre, rimasto privo dei figli, a procrastinare a lungo 
le cerimonie funebri presso i sepolcri ed egli è 
consolato dal fatto di poter inserire le mani tra i neri 
fuochi e - innalzata la funebre pira - di tenere egli 
stesso le tetre torce, così non mi si riuscirà a strappar 
via prima che io abbia avvinto il tuo corpo esanime, o 
Roma, e il tuo nome, o Libertà: terrò dietro, fino in 
fondo, al tuo vacuo fantasma. Vada pur così: i numi 
sacrifichino completamente e senza pietà i Romani: 
non facciano mancare alla guerra il sangue di 
nessuno. Oh, se mi fosse possibile far convergere tutti 
i castighi sul mio capo, consacrato alle divinità del 
cielo e dell'inferno! Le torme dei nemici sommersero 
Decio, votato agli dèi infernali; mi trafiggano pure gli 
opposti eserciti, si scagli su di me con i suoi dardi 
l'orda barbara del Reno: io vi andrò incontro ed 
accoglierò tutte le armi e le ferite della guerra. Possa 
il mio sangue riscattare le genti e con la mia uccisione 
si sconti tutto quello che il comportamento dei 
Romani ha meritato di pagare. Perché mai devono 
perire popoli disposti ad esser sottomessi e a subire 
un crudele dominio? Lanciatevi con le armi soltanto 
su di me, che cerco di proteggere senza alcun 
risultato le leggi e il diritto ormai inutile. La mia gola 
darà la pace e la fine dei mali ai popoli italici: per chi 
vorrà dominare dopo di me non sarà più necessaria la 
guerra. Perché non seguire le insegne dello Stato e 
Pompeo come capo? Se la fortuna gli si dimostrerà 
benigna, di sicuro egli si prefiggerà il dominio di tutto 
il mondo: vinca quindi egli con me ai suoi ordini, 
perché non creda di aver vinto per sé». Così disse, 
stimolando l'acre ira del giovane ed eccitandone 
l'eccessivo ardore per la guerra civile. 

 
 
  
Quintiliano Institutio oratoria X, 1,93-95  La satira: un genere letterario tutto latino  



15 

 

Satura quidem tota nostra est, in qua primus insignem laudem adeptus Lucilius quosdam ita deditos sibi adhuc 
habet amatores ut eum non eiusdem modo operis auctoribus sed omnibus poetis praeferre non dubitent. Ego 
quantum ab illis, tantum ab Horatio dissentio, qui Lucilium “fluere lutulentum” et esse aliquid quod tollere 
possis putat. Nam et eruditio in eo mira et libertas atque inde acerbitas et abunde salis. Multum est tersior ac 
purus magis Horatius et, nisi labor eius amore, praecipuus. Multum et verae gloriae quamvis uno libro Persius 
meruit.  Sunt clari hodieque et qui olim nominabuntur. Alterum illud etiam prius saturae genus, sed non sola 
carminum varietate mixtum condidit Terentius Varro, vir Romanorum eruditissimus. 

Quintiliano Institutio oratoria X, 1,125-131  Seneca, un “cattivo maestro”) 
CXXV. Ex industria Senecam in omni genere 
eloquentiae distuli, propter vulgatam falso de 
me opinionem qua damnare eum et invisum 
quoque habere sum creditus. Quod accidit mihi 
dum corruptum et omnibus vitiis fractum dicendi 
genus revocare ad severiora iudicia contendo: 
tum autem solus hic fere in manibus 
adulescentium fuit. CXXVI. Quem non equidem 
omnino conabar excutere, sed potioribus 
praeferri non sinebam, quos ille non destiterat 
incessere, cum diversi sibi conscius generis 
placere se in dicendo posse quibus illi placerent 
diffideret. Amabant autem eum magis quam 
imitabantur, tantumque ab illo defluebant 
quantum ille ab antiquis descenderat. CXXVII. 
Foret enim optandum pares ac saltem proximos 
illi viro fieri. Sed placebat propter sola vitia, et ad 
ea se quisque dirigebat effingenda quae poterat: 
deinde cum se iactaret eodem modo dicere, 
Senecam infamabat. CXXVIII. Cuius et multae 
alioqui et magnae virtutes fuerunt, ingenium 
facile et copiosum, plurimum studii, multa rerum 
cognitio, in qua tamen aliquando ab iis quibus 
inquirenda quaedam mandabat deceptus est. 
Tractavit etiam omnem fere studiorum 
materiam: CXXIX. nam et orationes eius et 
poemata et epistulae et dialogi feruntur. In 
philosophia parum diligens, egregius tamen 
vitiorum insectator fuit. Multae in eo claraeque 
sententiae, multa etiam morum gratia legenda, 
sed in eloquendo corrupta pleraque, atque eo 
perniciosissima quod abundant dulcibus vitiis. 
CXXX. Velles eum suo ingenio dixisse, alieno 
iudicio: nam si aliqua contempsisset, si parum 
non concupisset, si non omnia sua amasset, si 
rerum pondera minutissimis sententiis non 
fregisset, consensu potius eruditorum quam 
puerorum amore comprobaretur. CXXXI. Verum 
sic quoque iam robustis et severiore genere satis 
firmatis legendus, vel ideo quod exercere potest 
utrimque iudicium. Multa enim, ut dixi, 
probanda in eo, multa etiam admiranda sunt, 

 
In questo esame di tutti i generi letterari ho rimandato 
di proposito fino all’ultimo di parlare di Seneca, perché 
si è diffusa – falsamente – l’opinione che io ne condanni 
l’opera e lo detesti. Ciò mi è accaduto, mentre tentavo 
di richiamare a maggior severità di gusti il tipo di 
eloquenza pervertita e rotta a tutti i vizi: in quel tempo i 
giovani non s’interessavano quasi a nient’altro che a lui. 
Ora, io non tentavo certo di eliminarlo completamente 
dal novero degli autori da leggere, ma non permettevo 
che fosse preferito ad altri più importanti, che egli 
ininterrottamente attaccava, perché, ben conscio della 
diversità del suo stile, egli non era tanto sicuro di poter 
piacere nelle cose in cui quelli piacevano. Lo 
prediligevano più che imitarlo e tanto da lui tralignavano 
quanto egli si era allontanato, in peggio, dagli antichi. 
Sarebbe stato, in realtà, augurabile che gli diventassero 
pari o almeno somiglianti. Ma egli piaceva solo per i suoi 
difetti e ciascuno mirava a riprodurre quelli che poteva: 
poi, facendosi un vanto del parlare come Seneca, lo 
screditava. Ebbe, del resto, anche molte virtù, cioè 
un’indole duttile e feconda, grandissima applicazione e 
cultura enciclopedica: ma, a quest’ultimo proposito, 
qualche volta si lasciò trarre in inganno da coloro che 
incaricava di consultare testi e farne degli estratti. 
Trattò, difatti, di pressoché tutto lo scibile: tant’è vero 
che di lui si conoscono orazioni, poesie, lettere e 
dialoghi. Poco attento in materia di filosofia, fu, 
nondimeno, egregio flagellatore dei vizi. Molti e chiari 
sono i suoi pensieri e molte le letture dei suoi brani 
consigliabili a scopo moraleggiante, ma per il riguardo 
stilistico egli è di solito corrotto e tanto più pericoloso, 
in quanto pieno di allettanti vizi. Avresti voluto che egli 
si fosse espresso col suo temperamento, ma con il gusto 
di un altro, ché, se avesse alcune cose disprezzate, se 
poco non avesse desiderato, se non fosse stato 
indulgente con tutto quel che componeva, se non 
avesse sminuzzato con pensieri resi frammentariamente 
argomenti ponderosi, egli sarebbe criticato con favore 
da tutte le persone colte piuttosto che prediletto dai 
giovani. Ma anche così com’è, coloro che sono già 
irrobustiti e sufficientemente consolidati in un genere di 



16 

 

eligere modo curae sit; quod utinam ipse 
fecisset: digna enim fuit illa natura quae meliora 
vellet; quod voluit effecit. 

eloquenza più severo dovranno leggerlo, proprio perché 
egli può in ogni modo esercitare il gusto. Come ho 
detto, molte cose si debbono di lui approvare, e molte 
magari anche ammirare, purché si abbia cura di 
scegliere: questo magari lo avesse fatto lui! Perché il suo 
talento sarebbe stato degno di voler cose migliori: ma 
egli fece ciò che gli garbava. 

  

 



17 

 

                                                      
1 Poetastro non altrimenti noto. 
2 Figlio di Eracle e re della Misia, le cui vicende ispirarono varie tragedie. 
3 Mitico giudice degli inferi. 
4 Centauro della forza prodigiosa 
5 Console sotto Traiano, famoso protettore di letterati e organizzatore di letture pubbliche. 
6 Riferimento ad una suasoria giovanile. 
7 Lucilio, il padre della satira latina, nato a Suessa Aurunca 
8 Forse una matrona che si era dedicata ai giochi circensi. 
9 Famoso delatore originario dell’Egitto, che si era fatto strada sotto Nerone, citato anche nella Satira IV. 
10 Altro delatore di età neroniana. 

Giovenale, Saturae, I, 1-80: Difficile est saturam non scribere 
Semper ego auditor tantum? Numquamne reponam  
vexatus totiens rauci Theseide Cordi?  
inpune ergo mihi recitaverit ille togatas,  
hic elegos? inpune diem consumpserit ingens  
5 Telephus aut summi plena iam margine libri  
scriptus et in tergo necdum finitus Orestes?  
Nota magis nulli domus est sua quam mihi lucus  
Martis et Aeoliis vicinum rupibus antrum  
Vulcani. Quid agant venti, quas torqueat umbras  
10 Aeacus, unde alius furtivae devehat aurum  
pelliculae, quantas iaculetur Monychus ornos,  
Frontonis platani convulsaque marmora clamant  
semper et adsiduo ruptae lectore columnae:  
expectes eadem a summo minimoque poeta,  
15 et nos ergo manum ferulae subduximus, et nos  
consilium dedimus Sullae, privatus ut altum  
dormiret; stulta est clementia, cum tot ubique  
vatibus occurras, periturae parcere chartae.  
Cur tamen hoc potius libeat decurrere campo  
per quem magnus equos Auruncae flexit alumnus,  
si vacat ac placidi rationem admittitis, edam.  
Cum tener uxorem ducat spado, Mevia Tuscum  
figat aprum et nuda teneat venabula mamma,  
patricios omnis opibus cum provocet unus  
25quo tondente gravis iuveni mihi barba sonabat, 
cum pars Niliacae plebis, cum verna Canopi  
Crispinus Tyrias umero revocante lacernas  
ventilet aestivum digitis sudantibus aurum,  
nec sufferre queat maioris pondera gemmae,  
difficile est saturam non scribere, nam quis iniquae  
tam patiens urbis, tam ferreus, ut teneat se,  
causidici nova cum veniat lectica Mathonis  
plena ipso, post hunc magni delator amici  
et cito rapturus de nobilitate comesa  
quod superest, quem Massa timet, quem munere  
                                                                            [palpat 
Carus et a trepido Thymele summissa Latino?  
Cum te summoveant qui testamenta merentur  

E io dovrei sempre e solo stare a sentire? Mai che possa 
replicare, sfinito tante volte dalla Teseide di Cordo,1 che 
oramai ha perso la voce? E lascerò dunque che quello mi 
reciti commedie, quell'altro elegie? Lascerò che mi faccia 
perdere l'intera giornata un Telefo2 ingombrante oppure, 
scritto sul margine traboccante e sul retro di un libro 
spesso di fogli, un Oreste ancora incompiuto? Nessuno 
conosce la propria dimora più di quanto io conosca il 
bosco di Marte e l'antro di Vulcano presso le rupi Eolie. 
Cosa facciano i venti, quali ombre tormenti Èaco,3 da dove 
un altro sottragga il vello dorato, che frassini grandiosi 
scagli Monico4 lo ripetono a gran voce i platani di 
Frontone5 e i marmi abbattuti e le colonne spezzate dal 
continuo declamare. Aspettati le stesse cose da un grande 
poeta e da uno senza valore. Anch'io ho tirato via la mano 
sotto il colpo della bacchetta, anch'io ho consigliato a Silla 
di dormirsela grossa6 senza più pensare alla politica. È da 
sciocchi, quando ti imbatti ovunque in così tanti poeti, 
usare clemenza ed avere riguardo per della carta destinata 
comunque a perdersi. Se avete tempo e se siete pronti ad 
ascoltare con calma le mie motivazioni, vi dirò perché 
preferisco correre nel campo in cui il grande figlio di 
Aurunca7 piegò i suoi destrieri. 
Davanti ad un molle eunuco che si sposa, davanti a Mevia8 
che a seno nudo trafigge un cinghiale toscano stringendo 
in mano lo spiedo da caccia, davanti ad un tale che da solo 
sfida in ricchezza tutti i patrizi messi insieme e che, 
quando ero giovane, se mi tagliava la barba, questa 
strideva facendo un gran rumore, davanti ad un pezzo di 
popolaccio nilotico, davanti ad un servo di Canopo, 
Crispino,9  che, tirando sulle spalle il mantello di porpora, 
sventola qua e là in estate, con le dita intrise di sudore, un 
brillocco d'oro e non riesce a sostenere il peso d'una 
gemma tanto grande, è difficile non scrivere satire. E 
difatti chi è così paziente da sopportare una città piena di 
eccessi, chi possiede un contegno tanto ferreo da potersi 
trattenere, quando arriva la lettiga nuova dell'avvocato 
Matone10 con lui dentro, e dietro di lui il delatore di un 



18 

 

                                                      
11 Altri due delatori, che evidentemente temevano il primo. 
12 Pantomimo, che per paura aveva concesso la moglie Timele alle voglie del potente delatore. 
13 I cacciatori di eredità, che seducevano donne anziane. 
14 Allusione a Caligola, che aveva indetto gare di retorica a Lione, buttando nel Rodano i peggiori classificati o costringendoli a 
cancellare i loro scritti con la lingua. 
15 Riferimento ai tutori disonesti, che sfruttavano i giovani dal loro protetti. 
16 Mario Prisco, proconsole in Africa, condannato ad una multa e all’esilio dopo essere stato accusato di peculato da Plinio il giovane 
(100 d.C.). 
17 Di Orazio, nato appunto a Venosa. 
18 Icaro e Dedalo. 
19 Dal momento che una donna non poteva ereditare il marito spera che l’amante della moglie nomini lui erede. 
20 L’auriga di Achille. 
21 Probabile allusione a Nerone e al suo amasio Sporo, che portava in giro in vesti femminili. 

noctibus, in caelum quos evenit optima summi  
nunc via processus, vetulae vesica beatae?  
 
40 Unciolam Proculeius habet, sed Gillo deuncem,  
partes quisque suas ad mensuram inguinis heres,  
accipiat sane mercedem sanguinis, et sic  
palleat ut nudis pressit qui calcibus anguem  
aut Lugudunensem rhetor dicturus ad aram.  
45 Quid referam quanta siccum iecur ardeat ira,  
cum populum gregibus comitum premit hic  
                                                                      [spoliator  
pupilli prostantis et hic damnatus inani  
iudicio? quid enim salvis infamia nummis?  
Exul ab octava Marius bibit et fruitur dis  
50iratis, at tu victrix provincia ploras.  
 
Haec ego non credam Venusina digna lucerna?  
Haec ego non agitem? sed quid magis Heracleas  
aut Diomedeas aut mugitum labyrinthi  
et mare percussum puero fabrumque volantem,  
55cum leno accipiat moechi bona, si capiendi  
ius nullum uxori, doctus spectare lacunar,  
doctus et ad calicem vigilanti stertere naso?  
cum fas esse putet curam sperare cohortis  
qui bona donavit praesepibus et caret omni  
60maiorum censu, dum pervolat axe citato  
Flaminiam puer Automedon? nam lora tenebat  
ipse, lacernatae cum se iactaret amicae.  
Nonne libet medio ceras inplere capaces  
quadrivio, cum iam sexta cervice feratur  
65 hinc atque inde patens ac nuda paene cathedra  
et multum referens de Maecenate supino  
signator falsi4, qui se lautum atque beatum  
exiguis tabulis et gemma fecerit uda?  
Occurrit matrona potens, quae molle Calenum  
70 porrectura viro miscet sitiente rubetam  
instituitque rudes melior Lucusta propinquas  
per famam et populum nigros efferre maritos,  

grande amico, che presto si porterà via quanto rimane di 
una nobiltà divorata, uno che Massa teme, che con doni 
liscia benevolo Caro11 e Timele, infilatagli sotto per le 
paure di Latino?12 Quando ti scalzano quelli che 
guadagnano testamenti facendo le nottate, quelli13 che li 
trascina su in cielo una strada migliore verso il successo, la 
vescica d'una vecchia benestante? Proculeio si prende la 
dodicesima parte dell'eredità, ma Gillone le altre undici, 
ciascuno eredita quanto gli spetta secondo la lunghezza 
dell'inguine. Si prenda pure la ricompensa del sangue e 
così perda il suo bel colorito come chi a piedi nudi calpesta 
un serpente o come l'oratore che va a declamare davanti 
all'altare di Lione.14 Ma come posso esprimere con quanta 
ira mi bruci il fegato disseccato, quando infastidisce il 
popolo con un branco di scherani questo predone del suo 
pupillo,15 che è costretto a vendersi, e quest' altro 
condannato da una sentenza priva di applicazione? Che 
importa in fondo l'infamia se il denaro è messo in salvo? 
Esule Mario16 beve fin dal primo pomeriggio e se la gode, 
pur sotto l'ira degli dei: mentre tu, o provincia, hai vinto il 
processo e ti lamenti. 
E non dovrei credere che tutto ciò sia degno della lucerna 
di Venosa?17 Non dovrei raccontarlo ed esprimere il mio 
biasimo? E cos'altro di più? Forse dovrei raccontare ancora 
dei tanti Eracle o Diomede, o del muggito del labirinto o 
del mare sulle cui onde si schianta il fanciullo, del fabbro 
che vola, 18 quando, se la moglie non ne ha diritto, i beni 
dell'amante se li prende il marito ruffiano,19 abile a 
guardare il soffitto e a russare col naso sveglio vicino al 
bicchiere? Quando è convinto di poter sperare nel 
comando di una coorte chi ha buttato il denaro nei cavalli 
ed ha perso l'intero patrimonio di famiglia, ed intanto vola 
sulla Flaminia in gran corsa con il carro, come fosse 
Automedonte20 di primo pelo? E tiene egli stesso le redini, 
mentre si getta fra le braccia dell'amica21 vestita con la 
toga. Non viene forse voglia di riempire, in mezzo alla 
strada, ampie tavole di cera, quando sul collo di sei schiavi 
è portato di qui e di là in bella mostra, con la lettiga quasi 



19 

 

 
 
 
 

Marziale, Epigrammata, I, 4: Lasciva est nobis pagina, vita proba 
 
Contigeris nostros, Caesar,28 si forte libellos, 
   terrarum dominum pone supercilium. 
Consuevere iocos vestri quoque ferre triumphi, 
   materiam dictis nec pudet esse ducem. 
5 Qua Thymelem spectas derisoremque Latinum,29 
   illa fronte precor carmina nostra legas. 
Innocuos censura potest permittere lusus: 
   lasciva est nobis pagina, vita proba. 
 
 
 

Marziale, Epigrammata, I, 32: Un esempio di arte allusiva 
 
Non amo te, Sabidi,30 nec possum dicere quare: 

                                                      
22 Le tavolette dei contratti erano chiusi imprimendo un sigillo, inciso in una gemma, sulla ceralacca. 
23 Vino campano. 
24 La famosa avvelenatrice della Roma neroniana. 
25 Luogo di deportazione sul mare Egeo. 
26 Che si portava fino ai 17 anni. 
27 Poetastro. 
28 Si tratta di Domiziano che nell’85 aveva assunto la potestas censoria; al suo potere censorio si richiama Marziale nel 
penultimo verso dell’epigramma. L’imperatore è descritto accigliato, con la fronte aggrottata in uno sguardo severo e 
dominatore (si veda a proposito il v.2). 
29 Timele e Latino erano due mimi molto famosi ai tempi di Domiziano; il riferimento a loro vuole far intendere che alla 
propria poesia epigrammatica il poeta assegna il solo scopo di divertire, senza attacchi personali o diffamazioni, come 
invece accadeva in genere nella poesia satirica a partire da Lucilio. 
30  Non ci è dato sapere altro di questo Sabidius a cui il poeta riserva un trattamento poco gentile e che diviene 
l’antonomasia stessa dell’antipatia.  
 

aude aliquid brevibus Gyaris et carcere dignum,  
si vis esse aliquid; probitas laudatur et alget.  
75 Criminibus debent hortos praetoria mensas,  
argentum vetus et stantem extra pocula caprum,  
quem patitur dormire nurus corruptor avarae,  
quem sponsae turpes et praetextatus adulter?  
 
Si natura negat, facit indignatio versum  
80 qualemcumque potest, quales ego vel Cluvienus.  

tutta aperta, assai simile ad un Mecenate in panciolle, un 
falsario, che si è fatto ricco e spensierato con l'aiuto di 
poche tavolette e di un sigillo inumidito?22 Ti viene 
incontro una ricca matrona che, quando il marito ha sete, 
mente gli porge del dolce Caleno23 vi mescola succo di 
rospo, e più abile di Locusta24 insegna alle vicine inesperte 
a portar via e seppellire, in mezzo alle chiacchiere del 
popolo, i mariti neri di veleno. Se vuoi essere qualcuno, 
compi qualcosa che sia degno della piccola Giaro25 o del 
carcere. L'onestà certo è lodata, eppure stenta al freddo. 
Ai crimini commessi devono i giardini, gli onori del 
pretorio, le tavole imbandite, l'argento vecchio ed il capro 
che si drizza sulle zampe fuori dei bicchieri cesellati. E chi 
potrebbe dormire pensando al corruttore di una nuora 
insaziabile, chi pensando alle spose senza vergogna e 
all'adultero con indosso ancora la pretesta?26 Se la natura 
lo nega, è lo sdegno a comporre il verso, quale che sia e 
come può, come posso io o Cluvieno. 27 



20 

 

   hoc tantum possum dicere, non amo te. 
 
 
 
 
 
 
 

Marziale, Epigrammata, X, 4:  Una poesia centrata sulla vita reale 
Marziale ribadisce in modo fermo la sua netta opposizione al genere epico-mitologico, che nulla gli sembra abbia a che 
vedere con la realtà della vita quotidiana. Condire la pagina letteraria con questo “sapore di uomo” significa far sì che 
essa sia specchio reale dei costumi umani, perché chiunque abbia l’opportunità di guardarvi dentro possa riconoscersi 
e migliorarsi. 
Qui legis Oedipoden caligantemque Thyesten, 
   Colchidas et Scyllas, quid nisi monstra legis? 
Quid tibi raptus Hylas, quid Parthenopaeus et Attis, 
   quid tibi dormitor proderit Endymion?5 
Exutusve puer pinnis labentibus? Aut qui 
   odit amatrices Hermaphroditus aquas? 
Quid te vana iuvant miserae ludibra chartae? 
   Hoc lege, quod possit dicere vita «Meum est». 
Non hic Centauros, non Gorgonas Harpyasque10 
   invenies: hominem pagina nostra sapit. 
Sed non vis, Mamurra, tuos cognoscere mores 
   nec te scire: legas Aetia Callimachi.  
 

Tu che leggi la storia di Edipo e di Tieste   il tenebroso,31 
di Medea e di Scilla,32 perché leggi solo cose orribili? 
Che ci guadagni col rapimento di Ila rapito, con Partenopeo,33215 
con Attis   e con il mito di Endimione addormentato?34 
E con Icaro nudo che perde le penne?  
E con Ermafrodito che odia le acque innamorate? 35 
Cosa ci trovi in queste storie false di miseri libri?  
Leggi qualcosa che riguardi la vita di un uomo. 
Qui non troverai né Centauri, né Gorgoni, né Arpie:36 
se la mia pagina ha un sapore, è quello di uomo.  
Ma tu, Mamurra, non vuoi conoscere te stesso: 
e allora leggiti gli Aitia di Callimaco.  
(trad. di S. Beta) 

 
 
 
 

                                                      
31 Edipo è il figlio di Giocasta, re di Tebe, drammatico protagonista delle vicende sanguinose della sua famiglia e della sua 
città. Tieste è figlio di Pelope e di Ippodamia, padre di Egisto, protagonista di una lunga e sanguinosa contesa con il 
fratello Atreo per il possesso di Micene che riuscì alla fine a conquistare, anche se ben presto venne costretto da Tindaro 
di Sparta a cederla ad Agamennone 
32 La maga Medea era figlia del signore della Colchide, la regione in cui si recò Giasone per conquistare il vello d’oro. Le 
Scille della mitologia furono due: la prima è una donna che recise il capello a cui era appesa la vita del padre per amore di 
Minosse e per questo fu mutata in airone. L’altra è colei che venne trasformata da Circe in un mostro marino orrendo, 
posto a guardia, con Cariddi, dello stretto di Messina. 
33 Ila era figlio di Teodamante, re dei Driopi. Per la sua straordinaria bellezza Eracle lo condusse con sé nella spedizione 
degli Argonauti. Durante una sosta presso la foce del fiume Chio, in Misia, fu rapito dalle ninfe della fonte da cui attingeva 
acqua, e scomparve per sempre. Partenopeo fu uno dei sette eroi che combatterono contro Tebe. Secondo una 
tradizione era originario di Argo e fratello di Adrasto, secondo un’altra era invece arcade e figlio di Atalanta. Attis invece è 
una antica divinità frigia, protettrice della vegetazione, raffigurata come un giovane e bellissimo pastore. Il suo culto è 
collegato a quello di Cibele; originario dell’Asia Minore esso passò successivamente in Occidente e a Roma, dove ebbe la 
sua consacrazione ufficiale al tempo di Claudio 
34 Pastore di straordinaria bellezza di cui si innamorò Selene dopo averlo visto addormentato. Zeus gli concesse di 
scegliere il genere di esistenza che preferiva e lui chiese di non invecchiare e di diventare immortale ri-manendo immerso 
in un sonno senza fine.  
35 Essere divino di natura a un tempo maschile e femminile, figlio di Afrodite e di Ermete, raffigurato come unbellissimo 
giovanetto. Il mito narra che mentre si bagnava nella fonte Salmace in Caria, fece innamorare di passione ardente la ninfa 
che portava lo stesso nome della fonte. 
36 Centauri, Gorgone e Arpie sono mostri mitologici, accomunati dall’avere in parte natura umana e in parte attributi 
bestiali:  i  Centauri  erano  per  metà  cavalli,  la  Gorgone aveva serpi al posto dei capelli, le Arpie erano in parte donne e 
in parte uccelli. 



21 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Lucio Anneo Seneca, Epistulae morales ad Lucilium, 4, 41: Dio e trascendenza 
 
Seneca Lucilio suo salutem  
1 Facis rem optimam et tibi salutarem si, ut 
scribis, perseveras ire ad bonam mentem, quam 
stultum est optare cum possis a te impetrare. 
Non sunt ad caelum elevandae manus nec 
exorandus aedituus ut nos ad aurem simulacri, 
quasi magis exaudiri possimus, admittat: prope 
est a te deus, tecum est, intus est.  
2 Ita dico, Lucili: sacer intra nos spiritus sedet, 
malorum bonorumque nostrorum observator et 
custos; hic prout a nobis tractatus est, ita nos 
ipse tractat. Bonus vero vir sine deo nemo est: 
an potest aliquis supra fortunam nisi ab illo 
adiutus exsurgere? Ille dat consilia magnifica et 
erecta. In unoquoque virorum bonorum [quis 
deus incertum est] habitat deus.  
3 Si tibi occurrerit vetustis arboribus et solitam 
altitudinem egressis frequens lucus et 
conspectum caeli <densitate> ramorum aliorum 
alios protegentium summovens, illa proceritas 
silvae et secretum loci et admiratio umbrae in 
aperto tam densae atque continuae fidem tibi 
numinis faciet. Si quis specus saxis penitus exesis 
montem suspenderit, non manu factus, sed 
naturalibus causis in tantam laxitatem excavatus, 
animum tuum quadam religionis suspicione 
percutiet. Magnorum fluminum capita 
veneramur; subita ex abdito vasti amnis eruptio 
aras habet; coluntur aquarum calentium fontes, 
et stagna quaedam vel opacitas vel immensa 
altitudo sacravit.  
4 Si hominem videris interritum periculis, 
intactum cupiditatibus, inter adversa felicem, in 
mediis tempestatibus placidum, ex superiore 
loco homines videntem, ex aequo deos, non 
subibit te veneratio eius? non dices, 'ista res 
maior est altiorque quam ut credi similis huic in 

Seneca saluta il suo Lucilio 
1 Fai proprio una cosa buona e a te salutare se, come 
scrivi, continui ad avanzare verso la saggezza: è 
insensato chiederla a dio, visto che puoi ottenerla da 
te. Non occorre alzare le mani al cielo o scongiurare il 
sacrestano che ci lasci avvicinare alle orecchie della 
statua, quasi potessimo trovare più ascolto: dio è 
vicino a te, è con te, è dentro di te.  
2 Secondo me, Lucilio, c'è in noi uno spirito sacro, che 
osserva e sorveglia le nostre azioni, buone e cattive; a 
seconda di come noi lo trattiamo, lui stesso ci tratta. 
Nessun uomo è virtuoso senza dio: oppure qualcuno 
può ergersi al di sopra della sorte senza il suo aiuto? 
Egli ci ispira principi nobili ed elevati. In ogni uomo 
virtuoso abita un dio (quale non si sa).  
 
3 Se ti troverai davanti a un bosco folto di alberi 
secolari, di altezza insolita, dove la densità dei rami, 
che si coprono l'un l'altro, impedisce la vista del cielo, 
l'altezza di quella selva, la solitudine del luogo e lo 
stupore che desta un'ombra tanto densa e ininterrotta 
in uno spazio aperto, ti persuaderà che lì c'è un dio. Se 
una grotta, creata non dalla mano dell'uomo, ma 
scavata in tanta ampiezza da fenomeni naturali, 
sostiene su rocce profondamente corrose un monte, 
un sentimento di religioso timore colpirà il tuo animo. 
Noi veneriamo le sorgenti dei grandi fiumi; vengono 
innalzati altari là dove d'improvviso scaturisce dal 
sottosuolo una copiosa corrente; onoriamo le fonti di 
acque termali, e il colore opaco o la smisurata 
profondità hanno reso sacri certi laghi.  
4 Se vedrai un uomo impavido di fronte ai pericoli, 
libero da passioni, felice nelle avversità, tranquillo in 
mezzo alle tempeste, che guarda gli altri uomini 
dall'alto e gli dèi alla pari, non ti pervaderà un senso di 
rispetto per lui? Non dirai: "C'è un qualcosa di troppo 
grande ed eccelso perché possa ritenersi simile al 



22 

 

quo est corpusculo possit'? 5 Vis isto divina 
descendit; animum excellentem, moderatum, 
omnia tamquam minora transeuntem, quidquid 
timemus optamusque ridentem, caelestis 
potentia agitat. Non potest res tanta sine 
adminiculo numinis stare; itaque maiore sui 
parte illic est unde descendit. Quemadmodum 
radii solis contingunt quidem terram sed ibi sunt 
unde mittuntur, sic animus magnus ac sacer et in 
hoc demissus, ut propius [quidem] divina 
nossemus, conversatur quidem nobiscum sed 
haeret origini suae; illinc pendet, illuc spectat ac 
nititur, nostris tamquam melior interest.  
6 Quis est ergo hic animus? qui nullo bono nisi 
suo nitet. Quid enim est stultius quam in homine 
aliena laudare? quid eo dementius qui ea 
miratur quae ad alium transferri protinus 
possunt? Non faciunt meliorem equum aurei 
freni. Aliter leo aurata iuba mittitur, dum 
contractatur et ad patientiam recipiendi 
ornamenti cogitur fatigatus, aliter incultus, 
integri spiritus: hic scilicet impetu acer, qualem 
illum natura esse voluit, speciosus ex horrido, 
cuius hic decor est, non sine timore aspici, 
praefertur illi languido et bratteato.  
 
7 Nemo gloriari nisi suo debet. Vitem laudamus 
si fructu palmites onerat, si ipsa pondere [ad 
terram] eorum quae tulit adminicula deducit: 
num quis huic illam praeferret vitem cui aureae 
uvae, aurea folia dependent? Propria virtus est 
in vite fertilitas; in homine quoque id laudandum 
est quod ipsius est. Familiam formonsam habet 
et domum pulchram, multum serit, multum 
fenerat: nihil horum in ipso est sed circa ipsum. 
8 Lauda in illo quod nec eripi potest nec dari, 
quod proprium hominis est. Quaeris quid sit? 
animus et ratio in animo perfecta. Rationale 
enim animal est homo; consummatur itaque 
bonum eius, si id implevit cui nascitur. Quid est 
autem quod ab illo ratio haec exigat? rem 
facillimam, secundum naturam suam vivere. Sed 
hanc difficilem facit communis insania: in vitia 
alter alterum trudimus. Quomodo autem 
revocari ad salutem possunt quos nemo retinet, 
populus impellit? Vale. 

povero corpo in cui si trova"? 5 Una forza divina è 
discesa in lui; una potenza celeste stimola questo 
spirito straordinario, moderato, che passa oltre ogni 
cosa considerandola di poco conto, che se la ride dei 
nostri timori e desideri. Non può un essere così 
grande restare saldo senza l'aiuto divino; perciò la 
parte maggiore di lui è là da dove è disceso. Come i 
raggi del sole raggiungono la terra, ma non si staccano 
dal loro punto di partenza, così l'anima grande e 
santa, mandata quaggiù per farci conoscere meglio il 
divino, sta insieme a noi, ma rimane unita alla sua 
origine; dipende da essa, a essa guarda e aspira e sta 
in mezzo a noi come un essere superiore.  
6 Qual è, dunque, quest'anima? È l'anima che brilla 
solo del suo bene. Cosa c'è, infatti, di più insensato 
che lodare in un uomo beni che non gli 
appartengono? Chi è più pazzo di uno che apprezza 
beni che possono sempre passare a un altro? Le briglie 
d'oro non rendono migliore un cavallo. Un leone dalla 
criniera dorata, ammansito e costretto, ormai stanco, 
a sopportare le bardature, si slancia in maniera diversa 
dal leone selvaggio, nel suo pieno vigore: 
naturalmente quest'ultimo, violento nella sua furia, 
quale lo volle la natura, splendido per l'aspetto feroce, 
la cui bellezza consiste nell'essere guardato con 
terrore, è preferito a quello fiacco e coperto d'oro.  
7 Ognuno si deve gloriare solo di quello che gli 
appartiene. Lodiamo una vite se i tralci sono carichi di 
frutti, se la pianta sotto il loro peso abbatte i sostegni: 
forse qualcuno potrebbe preferire una vite cui fossero 
appesi grappoli e foglie d'oro? La virtù propria della 
vite è la fertilità; anche nell'uomo bisogna lodare 
quello che gli è proprio. Ha begli schiavi, una magnifica 
casa, vasti terreni seminati, cospicui redditi da usura; 
nessuno di questi beni è in lui, ma intorno a lui. 8 
Nell'uomo devi lodare quello che non può essergli 
tolto o essergli dato, quello che gli è proprio. Chiedi 
cos'è? L'anima, e nell'anima una ragione perfetta. 
L'uomo è un animale dotato di ragione: il suo bene lo 
attua appieno, se adempie al fine per cui è nato. Che 
cosa esige da lui questa ragione? Una cosa facilissima: 
che viva secondo la natura che gli è propria. Ma la 
follia comune la rende una cosa difficile: ci trasciniamo 
l'un l'altro nei vizi. E come si può ricondurre alla 
salvezza gente che nessuno trattiene e che è spinta 
dalla massa? Stammi bene. 
 

 
 
 
 



23 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Lucio Anneo Seneca, Troades, 371-408: II coro  
 
CHORVS 
Verum est an timidos fabula decipit 
umbras corporibus vivere conditis, 
cum coniunx oculis imposuit manum 
375 supremusque dies solibus obstitit 
et tristis cineres urna coercuit? 
Non prodest animam tradere funeri, 
sed restat miseris vivere longius? 
An toti morimur nullaque pars manet 
380 nostri, cum profugo spiritus halitu 
immixtus nebulis cessit in aera 
et nudum tetigit subdita fax latus? 
Quidquid sol oriens, quidquid et occidens 
novit, caeruleis Oceanus fretis 
385 quidquid bis veniens et fugiens lavat, 
aetas Pegaseo corripiet gradu. 
Quo bis sena volant sidera turbine, 
quo cursu properat volvere saecula 
astrorum dominus, quo properat modo 
390 obliquis Hecate currere flexibus: 
hoc omnes petimus fata nec amplius, 
iuratos superis qui tetigit lacus, 
usquam est; ut calidis fumus ab ignibus 
vanescit, spatium per breve sordidus, 
395 ut nubes, gravidas quas modo vidimus, 
arctoi Boreae dissipat impetus: 
sic hic, quo regimur, spiritus effluet. 
Post mortem nihil est ipsaque mors nihil, 
velocis spatii meta novissima; 
400 spem ponant avidi, solliciti metum: 
tempus nos avidum devorat et chaos. 
Mors individua est, noxia corpori 
nec parcens animae: Taenara et aspero 

CORO  
È vero, o una diceria inganna i paurosi, che le ombre37 
continuano a vivere una volta sepolti i corpi, quando la 
sposa ha passato la mano a chiudere gli occhi del marito, 
e l’ultimo giorno ha impedito la vista del sole e l’urna 
funebre ha chiuso dentro di sé le ceneri? 
Non serve cedere l’anima alla morte, ma agli uomini 
infelici resta da vivere ancora? 
Oppure muoriamo del tutto e non rimane alcuna parte di 
noi, dopo che il respiro, con il suo alito fuggitivo, se ne è 
andato nell’aria, mescolato al vapore, e la fiamma posta 
sotto al rogo ha toccato il nudo fianco? 
Tutto ciò che il sole sorgendo e tutto ciò che 
tramontando vede, tutto ciò che l’Oceano con le sue 
acque azzurre lava due volte fluendo in avanti e 
ritirandosi in fuga, il tempo afferrerà con passo veloce 
come il moto di Pegaso. Con il medesimo turbine con cui 
compiono il volo le dodici costellazioni, con la medesima 
corsa con cui il signore degli astri38 si affretta a volgere i 
secoli, con il medesimo modo in cui Ecate39 si affretta a 
correre con orbite oblique, in questo modo noi tutti ci 
affrettiamo al nostro destino finale, e chi ha toccato la 
palude40 su cui giurano gli dei superi, non esiste più in 
alcun luogo. Come il fumo che proviene dai caldi fuochi 
svanisce, macchia oscura per breve spazio, come dissipa 
le nubi, che abbiamo visto poco fa gravide di pioggia, 
l'impeto del nordico Borea:41 così questo soffio vitale, dal 
quale siamo mantenuti in vita, svanirà. Dopo la morte è il 
nulla, e la morte stessa è il nulla, meta estrema di una 
rapida corsa; gli avidi depongano la speranza, gli ansiosi il 
timore: il tempo avido e il caos ci divorano. 
La morte è indivisibile, colpisce il corpo, e non risparmia 
l'anima. Il Ténaro42 e il regno sottoposto al crudele 

                                                      
37 La parte dell’uomo, distinta da corpo e anima, che andava nell’oltretomba. 
38 Il sole. 
39 La luna. Hecate è in realtà divinità ctonia, solitamente posta ai crocicchi, e dotata di tre volti o corpi (e quindi definita 
Trivia, triformis, tergemina), è associata con Diana e Selene (Luna), 
40 La palude Stigia. 
41 Bòrea è vento freddo settenrionale. 
42 Promontorio della Laconia, porta dell’Ade. 



24 

 

regnum sub domino limen et obsidens 
405 custos non facili Cerberus ostio 
rumores vacui verbaque inania 
et par sollicito fabula somnio. 
Quaeris quo iaceas post obitum loco? 
Quo non nata iacent. 

signore43 e Cerbero che custodisce la soglia di un 
impervio passaggio sono vuote chiacchiere e parole vane 
e una favola simile ad un sogno pauroso. 
 
Chiedi in che luogo giacerai dopo la morte? 
Dove giacciono le cose non nate. 

 
S. Agostino, De vera religione, 39, 72-73: La verità dimora nell’uomo interiore e lo trascende 
 
39. 72.  (…) Quaere in corporis voluptate quid teneat, nihil aliud invenies quam convenientiam: nam si 
resistentia pariant dolorem, convenientia pariunt voluptatem.  
Recognosce igitur quae sit summa convenientia. Noli foras ire, in te ipsum redi; in interiore homine habitat 
veritas; et si tuam naturam mutabilem inveneris, transcende et te ipsum.44 Sed memento cum te transcendis, 
ratiocinantem animam te transcendere. Illuc ergo tende, unde ipsum lumen rationis accenditur. Quo enim 
pervĕnit omnis bonus ratiocinator, nisi ad veritatem? cum ad se ipsam veritas non utique ratiocinando 
perveniat, sed quod ratiocinantes appĕtunt, ipsa sit. Vide ibi convenientiam qua superior esse non possit, et 
ipse convĕni cum ea. Confitēre te non esse quod ipsa est: siquidem se ipsa non quaerit; tu autem ad eam 
quaerendo venisti, non locorum spatio, sed mentis affectu, ut ipse interior homo cum suo inhabitatore45, non 
infima et carnali, sed summa et spiritali voluptate conveniat. 
 
39. 73. Aut si non cernis quae dico, et an vera sint dubitas, cerne saltem utrum te de iis dubitare non dubites;46 
et si certum est te esse dubitantem, quaere unde sit certum: non illic tibi, non omnino solis huius lumen 
occurret, sed lumen verum47 quod illuminat omnem hominem venientem48 in hunc mundum (Gv 1,9). Quod49 his 
oculis50 videri non potest; nec illis quibus phantasmata cogitantur, per eosdem oculos animae impacta; sed 
illis51 quibus ipsis phantasmatibus dicitur: Non estis vos quod ego quaero, neque illud estis unde52 ego vos 
ordino; et quod mihi inter vos foedum occurrerit, improbo; quod pulchrum, approbo; cum pulchrius sit illud 
unde improbo et approbo: quare hoc ipsum magis approbo, et non solum vobis, sed illis omnibus corporibus 
unde vos53 hausi, antepono. Deinde regulam ipsam quam vides, concĭpe hoc modo: Omnis qui se dubitante 
intellegit, verum intellegit, et de hac re quam intellegit certus est: de vero igitur certus est. Omnis ergo qui 
utrum sit veritas dubitat, in se ipso habet verum unde non dubitet; nec ullum verum nisi veritate verum est. 
Non itaque oportet eum de veritate dubitare, qui potuit undecumque dubitare. Ubi videntur haec, ibi est lumen 
sine spatio locorum et temporum, et sine ullo spatiorum talium phantasmate. Numquid ista ex aliqua parte 
corrumpi possunt, etiamsi omnis ratiocinator intereat, aut apud carnales inferos veterascat? Non enim 
ratiocinatio talia facit, sed invenit. Ergo antequam inveniantur, in se manent, et cum inveniuntur, nos innovant. 

 
 

                                                      
43 Plutone. 
44 La verità non si identifica infatti con la natura umana, che essendo mutevole, deve essere trascesa: il sé (o io) interiore 
è il luogo dove cercare ed entrare in rapporto con la verità intelligibile. 
45 Cioè la verità, che è Dio. 
46 Nonostante sia costruito con l’infinito, qui dubito non ha il significato di “esito” ma di “dubito”.  
47 Quello della verità. 
48 Nella traduzione del Vangelo di Giovanni usata da Agostino, come anche nella Vulgata di San Girolamo, il participio è 
riferibile solo ad omnem hominem, ma nel testo greco originale ἐρχόμενον è da ritenere piuttosto legato a τὸ φῶς τὸ 
ἀληθινόν, cioè alla luce vera che giunge nel mondo attraverso l’incarnazione del Verbo (λόγος) cioè Gesù Cristo. 
49 Nesso relativo, riferito al lumen. 
50 E’ lo strumento corporeo attraverso cui si imprimono le percezioni sensibili. 
51 Sott. oculis. Il riferimento è allo sguardo intellettivo illuminato dalla verità che trascende le realtà sensibili. 
52 Il riferimento è all’idea di verità. 
53 Ci si riferisce sempre alle impressioni sensibili, ai phantasmata. 



25 

 

S. Agostino, Confessiones, I, 1:  Conoscenza e invocazione di Dio 

1. 1. Magnus es, Domine, et laudabilis valde: 

magna virtus tua et sapientiae tuae non est 

numerus. Et laudare te vult homo, aliqua portio 
creaturae tuae, et homo circumferens 
mortalitatem suam, circumferens testimonium 
peccati sui 2 et testimonium, quia superbis resistis.  
3; et tamen laudare te vult homo, aliqua portio 
creaturae tuae. Tu excitas, ut laudare te delectet, 
quia fecisti nos ad te et inquietum est cor nostrum, 
donec requiescat in te. Da mihi, Domine, scire et 
intellegere 4, utrum sit prius invocare te an laudare 
te et scire te prius sit an invocare te. Sed quis te 
invocat o nesciens te? Aliud enim pro alio potest 
invocare nesciens. An potius invocaris, ut sciaris? 
Quomodo autem invocabunt, in quem non 

crediderunt? Aut quomodo credunt sine 

praedicante? 5 Et laudabunt Dominum qui 

requirunt eum 6. Quaerentes enim inveniunt eum 7 
et invenientes laudabunt eum. Quaeram te, 
Domine, invocans te et invocem te credens in te; 
praedicatus enim es nobis. Invocat te, Domine, 
fides mea, quam dedisti mihi, quam inspirasti mihi 
per humanitatem Filii tui, per ministerium 
praedicatoris tui. 

1. 1. Tu sei grande, Signore, e ben degno di lode; 

grande è la tua virtù, e la tua sapienza 

incalcolabile.54 E l'uomo vuole lodarti, una particella 
del tuo creato, che si porta attorno il suo destino 
mortale, che si porta attorno la prova del suo 
peccato 2 e la prova che tu resisti ai superbi55. 

Eppure l'uomo, una particella del tuo creato, vuole 
lodarti. Sei tu che lo stimoli a dilettarsi delle tue lodi, 
perché ci hai fatti per te, e il nostro cuore non ha 
posa finché non riposa in te. Concedimi, Signore, di 
conoscere e capire 4 se si deve prima invocarti o 
lodarti, prima conoscere oppure invocare. Ma come 
potrebbe invocarti chi non ti conosce? Per 
ignoranza potrebbe invocare questo per quello. 
Dunque ti si deve piuttosto invocare per conoscere? 
Ma come invocheranno colui, in cui non credettero? 

E come credere, se prima nessuno dà l'annunzio?56 

5. Loderanno il Signore coloro che lo cercano.57 6 
Cercandolo, infatti, lo trovano 7, e trovandolo lo 
loderanno. Che io ti cerchi, Signore, invocandoti, e 
t'invochi credendoti, perché il tuo annunzio ci è 
giunto. T'invoca, Signore, la mia fede, che mi hai 
dato e ispirato mediante il tuo Figlio fatto uomo, 
mediante l'opera del tuo Annunziatore. 

S. Agostino, Confessiones, X, 24-25: Dio è nella memoria 

 
24. 35. Ecce quantum spatiatus sum in memoria 
mea quaerens te, Domine, et non te inveni extra 
eam. Neque enim aliquid de te inveni, quod non 
meminissem, ex quo didici te. Nam ex quo didici te, 
non sum oblitus tui. Ubi enim inveni veritatem, ibi 
inveni Deum meum, ipsam Veritatem. Quam ex 
quo didici, non sum oblitus. Itaque ex quo te didici, 
manes in memoria mea, et illic te invenio, cum 
reminiscor tui et delector in te. Hae sunt sanctae 
deliciae meae, quas donasti mihi misericordia tua 
respiciens paupertatem meam. 
 
25. 36. Sed ubi manes in memoria mea, Domine, 
ubi illic manes? Quale cubile fabricasti tibi? Quale 
sanctuarium aedificasti tibi? Tu dedisti hanc 
dignationem memoriae meae, ut maneas in ea, sed 
in qua eius parte maneas, hoc considero. 

24. 35. Ecco quanto ho spaziato nella mia memoria 
alla tua ricerca, Signore; e fuori di questa non ti ho 
trovato. Nulla, di ciò che di te ho trovato dal giorno 
in cui ti conobbi, non fu un ricordo; perché dal 
giorno in cui ti conobbi, non ti dimenticai. Dove ho 
trovato la verità, là ho trovato il mio Dio, la Verità 
persona;58 e non ho dimenticato la Verità dal giorno 
in cui la conobbi. Perciò dal giorno in cui ti conobbi, 
dimori nella mia memoria, e là ti trovo ogni volta 
che ti ricordo e mi delizio di te. È questa la mia santa 
delizia, dono della tua misericordia, che ebbe 
riguardo per la mia povertà.59 
25. 36. Ma dove dimori nella mia memoria, Signore, 
dove vi dimori? Quale stanza ti sei fabbricato, quale 
santuario ti sei edificato? Hai concesso alla mia 
memoria l'onore di dimorarvi, ma in quale parte vi 
dimori? A ciò sto pensando. Cercandoti col ricordo, 

                                                      
54 Salmi 48,2; 96, 4; 145, 3; 147, 5 
55 Lettera di Giacomo 4,6; I lettera di Pietro 5,5 
56 S. Paolo, Lettera ai Romani 10,14 
57 Salmo 21,27. 
58 Vangelo di Giovanni 14, 6. 
59 Salmo 30, 8. 



26 

 

Transcendi enim partes eius, quas habent et 
bestiae, cum te recordarer, quia non ibi te 
inveniebam inter imagines rerum corporalium, et 
veni ad partes eius, ubi commendavi affectiones 
animi mei, nec illic inveni te. Et intravi ad ipsius 
animi mei sedem, quae illi est in memoria mea, 
quoniam sui quoque meminit animus, nec ibi tu 
eras, quia sicut non es imago corporalis nec affectio 
viventis, qualis est, cum laetamur, contristamur, 
cupimus, metuimus, meminimus, obliviscimur et 
quidquid huius modi est, ita nec ipse animus es, 
quia Dominus Deus animi tu es, et commutantur 
haec omnia, tu autem incommutabilis manes super 
omnia et dignatus es habitare in memoria mea, ex 
quo te didici. Et quid quaero, quo loco eius habites, 
quasi vero loca ibi sint? Habitas certe in ea, 
quoniam tui memini, ex quo te didici, et in ea te 
invenio, cum recordor te. 
 
26. 37. Ubi ergo te inveni, ut discerem te? Neque 
enim iam eras in memoria mea, priusquam te 
discerem. Ubi ergo te inveni, ut discerem te, nisi in 
te supra me? Et nusquam locus, et recedimus et 
accedimus, et nusquam locus. Veritas, ubique 
praesides omnibus consulentibus te simulque 
respondes omnibus etiam diversa consulentibus. 
Liquide tu respondes, sed non liquide omnes 
audiunt. Omnes unde volunt consulunt, sed non 
semper quod volunt audiunt. Optimus minister 
tuus est, qui non magis intuetur hoc a te audire 
quod ipse voluerit, sed potius hoc velle quod a te 
audierit. 
 
27. 38. Sero te amavi, pulchritudo tam antiqua et 
tam nova, sero te amavi! Et ecce intus eras et ego 
foris et ibi te quaerebam et in ista formosa, quae 
fecisti, deformis irruebam. Mecum eras, et tecum 
non eram. Ea me tenebant longe a te, quae si in te 
non essent, non essent. Vocasti et clamasti et 
rupisti surditatem meam, coruscasti, splenduisti et 
fugasti caecitatem meam; fragrasti, et duxi spiritum 
et anhelo tibi, gustavi, et esurio et sitio, tetigisti 
me, et exarsi in pacem tuam. 
 

ho superato le zone della mia memoria che 
possiedono anche le bestie, poiché non ti trovavo là, 
fra immagini di cose corporee. Passai alle zone ove 
ho depositato i sentimenti del mio spirito, ma 
neppure lì ti trovai. Entrai nella sede che il mio 
spirito stesso possiede nella mia memoria, perché lo 
spirito ricorda anche se medesimo, ma neppure là 
tu non eri, poiché, come non sei immagine corporea 
né sentimento di spirito vivo, quale gioia, tristezza, 
desiderio, timore, ricordo, oblio e ogni altro, così 
non sei neppure lo spirito stesso, essendo il Signore 
e Dio dello spirito, e mutandosi tutte queste cose, 
mentre tu rimani immutabile al di sopra di tutte le 
cose. E ti sei degnato di abitare nella mia memoria 
dal giorno in cui ti conobbi! Perché cercare in quale 
luogo vi abiti? come se colà vi fossero luoghi. Vi abiti 
certamente, poiché io ti ricordo dal giorno in cui ti 
conobbi, e ti trovo nella memoria ogni volta che mi 
ricordo di te. 
26. 37. Dove dunque ti trovai, per conoscerti? Certo 
non eri già nella mia memoria prima che ti 
conoscessi. Dove dunque ti trovai, per conoscerti, se 
non in te, sopra di me? Lì non v'è spazio dovunque: 
ci allontaniamo, ci avviciniamo, e non v'è spazio 
dovunque. Tu, la Verità, siedi alto sopra tutti coloro 
che ti consultano e rispondi contemporaneamente a 
tutti coloro che ti consultano anche su cose diverse. 
Le tue risposte sono chiare, ma non tutti le odono 
chiaramente. Ognuno ti consulta su ciò che vuole, 
ma non sempre ode la risposta che vuole. Servo tuo 
più fedele è quello che non mira a udire da te ciò 
che vuole, ma a volere piuttosto ciò che da te ode. 
27. 38. Tardi ti amai, bellezza così antica e così 
nuova, tardi ti amai. Sì, perché tu eri dentro di me e 
io fuori. Lì ti cercavo. Deforme, mi gettavo sulle 
belle forme delle tue creature. Eri con me, e non ero 
con te. Mi tenevano lontano da te le tue creature, 
inesistenti se non esistessero in te. Mi chiamasti, e il 
tuo grido sfondò la mia sordità; balenasti, e il tuo 
splendore dissipò la mia cecità; diffondesti la tua 
fragranza, e respirai e anelo verso di te, gustai,60 e 
ho fame e sete;61 mi toccasti, e arsi di desiderio 
della tua pace. 
 

 
 
 
 

                                                      
60 Salmo 33, 9; I Lettera di Pietro 2, 3, 
61 Vangelo di Matteo 5, 6; Paolo, I Lettera ai Corinzi 4, 11. 



27 

 

 

LINGUA E CULTURA GRECA 
 
 
Aristotele, Poetica (1448b-1449a): Imitazione e commedia 
 

Secondo Aristotele la commedia esprime l’innato (per φύσις) piacere che l’uomo trae dalla μίμησις, cioè 

dall’imitazione artistica della realtà. La tragedia è imitazione di argomenti e personaggi alti, la commedia di 

argomenti e personaggi bassi. Per Aristotele la commedia sta alla tragedia come il Margite (poemetto 

umoristico attribuito ad Omero, quasi interamente perduto) e il giambo stanno ai poemi omerici e agli inni. 

 

Ἐοίκασι δὲ γεννῆσαι μὲν ὅλως τὴν ποιητικὴν αἰτίαι δύο τινὲς καὶ αὗται φυσικαί. Τό τε γὰρ μιμεῖσθαι σύμφυτον 
τοῖς ἀνθρώποις ἐκ παίδων ἐστὶ καὶ τούτῳ διαφέρουσι τῶν ἄλλων ζῴων ὅτι μιμητικώτατόν ἐστι καὶ τὰς 
μαθήσεις ποιεῖται διὰ μιμήσεως τὰς πρώτας, καὶ τὸ χαίρειν τοῖς μιμήμασι πάντας. Σημεῖον δὲ τούτου τὸ 
συμβαῖνον ἐπὶ τῶν ἔργων· ἃ γὰρ αὐτὰ λυπηρῶς ὁρῶμεν, τούτων τὰς εἰκόνας τὰς μάλιστα ἠκριβωμένας 
χαίρομεν θεωροῦντες, οἷον θηρίων τε μορφὰς τῶν ἀτιμοτάτων καὶ νεκρῶν. Αἴτιον δὲ καὶ τούτου, ὅτι μανθάνειν 
οὐ μόνον τοῖς φιλοσόφοις ἥδιστον ἀλλὰ καὶ τοῖς ἄλλοις ὁμοίως, ἀλλ' ἐπὶ βραχὺ κοινωνοῦσιν αὐτοῦ. Διὰ γὰρ 
τοῦτο χαίρουσι τὰς εἰκόνας ὁρῶντες, ὅτι συμβαίνει θεωροῦντας μανθάνειν καὶ συλλογίζεσθαι τί ἕκαστον, οἷον 
ὅτι οὗτος ἐκεῖνος· ἐπεὶ ἐὰν μὴ τύχῃ προεωρακώς, οὐχ ᾗ μίμημα ποιήσει τὴν ἡδονὴν ἀλλὰ διὰ τὴν ἀπεργασίαν 
ἢ τὴν χροιὰν ἢ διὰ τοιαύτην τινὰ ἄλλην αἰτίαν.  
Κατὰ φύσιν δὲ ὄντος ἡμῖν τοῦ μιμεῖσθαι καὶ τῆς ἁρμονίας καὶ τοῦ ῥυθμοῦ (τὰ γὰρ μέτρα ὅτι μόρια τῶν ῥυθμῶν 
ἐστι φανερὸν) ἐξ ἀρχῆς οἱ πεφυκότες πρὸς αὐτὰ μάλιστα κατὰ μικρὸν προάγοντες ἐγέννησαν τὴν ποίησιν ἐκ 
τῶν αὐτοσχεδιασμάτων. Διεσπάσθη δὲ κατὰ τὰ οἰκεῖα ἤθη ἡ ποίησις· οἱ μὲν γὰρ σεμνότεροι τὰς καλὰς 
ἐμιμοῦντο πράξεις καὶ τὰς τῶν τοιούτων, οἱ δὲ εὐτελέστεροι τὰς τῶν φαύλων, πρῶτον ψόγους ποιοῦντες, 
ὥσπερ ἕτεροι ὕμνους καὶ ἐγκώμια.  
Τῶν μὲν οὖν πρὸ Ὁμήρου οὐδενὸς ἔχομεν εἰπεῖν τοιοῦτον ποίημα, εἰκὸς δὲ εἶναι πολλούς, ἀπὸ δὲ Ὁμήρου 
ἀρξαμένοις ἔστιν, οἷον ἐκείνου ὁ Μαργίτης καὶ τὰ τοιαῦτα. Ἐν οἷς κατὰ τὸ ἁρμόττον καὶ τὸ ἰαμβεῖον ἦλθε 
μέτρον ‑ διὸ καὶ ἰαμβεῖον καλεῖται νῦν, ὅτι ἐν τῷ μέτρῳ τούτῳ ἰάμβιζον ἀλλήλους. Καὶ ἐγένοντο τῶν παλαιῶν 
οἱ μὲν ἡρωικῶν οἱ δὲ ἰάμβων ποιηταί. Ὥσπερ δὲ καὶ τὰ σπουδαῖα μάλιστα ποιητὴς Ὅμηρος ἦν (μόνος γὰρ οὐχ 
ὅτι εὖ ἀλλὰ καὶ μιμήσεις δραματικὰς ἐποίησεν), οὕτως καὶ τὸ τῆς κωμῳδίας σχῆμα πρῶτος ὑπέδειξεν, οὐ 
ψόγον ἀλλὰ τὸ γελοῖον δραματοποιήσας· ὁ γὰρ Μαργίτης ἀνάλογον ἔχει, ὥσπερ Ἰλιὰς καὶ ἡ Ὀδύσσεια πρὸς τὰς 
τραγῳδίας, οὕτω καὶ οὗτος πρὸς τὰς κωμῳδίας. Παραφανείσης δὲ τῆς τραγῳδίας καὶ κωμῳδίας οἱ ἐφ' 
ἑκατέραν τὴν ποίησιν ὁρμῶντες κατὰ τὴν οἰκείαν φύσιν οἱ μὲν ἀντὶ τῶν ἰάμβων κωμῳδοποιοὶ ἐγένοντο, οἱ δὲ 
ἀντὶ τῶν ἐπῶν τραγῳδοδιδάσκαλοι, διὰ τὸ μείζω καὶ ἐντιμότερα τὰ σχήματα εἶναι ταῦτα ἐκείνων.  
 

 

Platone, Menesseno 238c-239a: La democrazia ateniese è un’aristocrazia 
 
Questo dialogo, posteriore al 387 a. C., è incentrato su un discorso commemorativo dei caduti (λόγος ἐπιτάφιος) 

che Aspasia, la coltissima e affascinante moglie di Pericle, avrebbe composto cucendo insieme anche parti di un 

discorso precedentemente pronunciato dal marito, e che Socrate riferisce a memoria al giovane Menesseno, 

desideroso di affermazione pubblica. Il discorso, storicamente improbabile, visto che cita anche eventi posteriori 

alla morte di Socrate, può considerarsi come una raffinata parodia del genere, che inanella, non senza aspetti 

paradossali, tutti i τόποι dell’encomio funebre, primo fra tutti la celebrazione della costituzione di Atene. Se il 

celeberrimo epitafio che Tucidide pone in bocca a Pericle nel II libro delle Storie era una celebrazione di una 

democrazia perfettamente realizzata, in quello di Aspasia-Socrate la democrazia ateniese viene 

sorprendentemente celebrata come una aristocrazia di fatto, dove tuttavia i “migliori” sono tali perché ritenuti 

tali dall’opinione della massa.  

 



28 

 

Ἡ γὰρ αὐτὴ62 πολιτεία καὶ τότε ἦν καὶ νῦν63, ἀριστοκρατία, ἐν ᾗ νῦν τε πολιτευόμεθα καὶ τὸν ἀεὶ χρόνον64 ἐξ 
ἐκείνου65 ὡς τὰ πολλά66. Καλεῖ δὲ ὁ μὲν αὐτὴν δημοκρατίαν, ὁ δὲ ἄλλο67, ᾧ ἂν χαίρῃ68, ἔστι δὲ τῇ ἀληθείᾳ69 
μετ' εὐδοξίας πλήθους70 ἀριστοκρατία. Βασιλῆς71 μὲν γὰρ ἀεὶ ἡμῖν εἰσιν· οὗτοι δὲ τοτὲ μὲν ἐκ γένους, τοτὲ δὲ 
αἱρετοί72· ἐγκρατὲς δὲ τῆς πόλεως τὰ πολλὰ73 τὸ πλῆθος, τὰς δὲ ἀρχὰς δίδωσι καὶ κράτος74 τοῖς ἀεὶ δόξασιν75 
ἀρίστοις εἶναι, καὶ οὔτε ἀσθενείᾳ οὔτε πενίᾳ οὔτ' ἀγνωσίᾳ πατέρων ἀπελήλαται76 οὐδεὶς οὐδὲ τοῖς ἐναντίοις77 
τετίμηται, ὥσπερ ἐν ἄλλαις πόλεσιν, ἀλλὰ εἷς ὅρος,78 ὁ δόξας79 σοφὸς ἢ ἀγαθὸς εἶναι κρατεῖ καὶ ἄρχει. Αἰτία δὲ 
ἡμῖν τῆς πολιτείας ταύτης ἡ ἐξ ἴσου γένεσις80. Αἱ μὲν γὰρ ἄλλαι πόλεις ἐκ παντοδαπῶν κατεσκευασμέναι 
ἀνθρώπων εἰσὶ καὶ ἀνωμάλων81, ὥστε αὐτῶν ἀνώμαλοι καὶ αἱ πολιτεῖαι, τυραννίδες τε καὶ ὀλιγαρχίαι82· 
οἰκοῦσιν οὖν ἔνιοι μὲν δούλους, οἱ δὲ δεσπότας ἀλλήλους νομίζοντες83· ἡμεῖς δὲ καὶ οἱ ἡμέτεροι, μιᾶς μητρὸς 
πάντες ἀδελφοὶ φύντες,84 οὐκ ἀξιοῦμεν δοῦλοι οὐδὲ δεσπόται ἀλλήλων εἶναι,85 ἀλλ’ ἡ ἰσογονία ἡμᾶς ἡ κατὰ 

                                                      
62 In posizione attributiva = eadem. 
63 Sott. ἐστι  
64 Complemento di tempo continuato. 
65 Sott χρόνου. 
66 ὡς τὰ πολλά: “per lo più” (locuzione avverbiale con accusativo: ὡς indica approssimazione “all’incirca”) 
67 Costruzione ὁ μὲν καλεῖ δὲ αὐτὴν δημοκρατίαν, ὁ δὲ (καλεῖ δὲ αὐτὴν) ἄλλο (“in altro modo”, in realta accusativo 
predicativo dell’oggetto αὐτήν al pari di δημοκρατίαν) 
68 Congiuntivo eventuale “nel modo che piaccia, come piace” 
69 “ma è in verità” 
70 “con il favore” (lett “con buona opinione”) del popolo”; πλήθος è sostantivo neutro in ες/-ος. Compare qui per la prima 
volta all’interno del passo scelto, un termine formato dalla radice di δοκέω e di δόξα. All’interno del quadro 
apparentemente encompiastico della πολιτεία ateniese, il sottolineare ripetutamente come essa si fondi sull’opinione 
pubblica, quindi sull’apparenza (δόξα), non può che denunciare implicitamente i suoi limiti. 
71 = βασιλεῖς, nominativo plurale 
72 Questi (i re) lo erano talora per discendenza, talora perché eletti (αἱρετοί è aggettivo verbale di primo tipo da αἱρέω). 
Probabilmente il secondo riferimento è agli arconti, carica elettiva, ma che conservava il nome regale nella figura 
dell’arconte re (βασιλεύς), che aveva compiti essenzialmente religiosi. 
73 Avverbiale “per lo più” 
74 Accusativo neutro in -ες/ -ος: “Potere” effettivo, distinto dalle ἀρχαί, che sono le cariche. 
75 Participio aoristo sostantivato da δοκέω, che regge il predicativo sempre in dativo “a quelli che di volta in volta (ἀεί) 
sembrano essere migliori”.  
76 Indicativo perfetto da ἀπελαύνω, con raddoppiamento attico ἐλ-ηλ. (“viene escluso” o “è stato allontanato”) 
77 “per (le ragioni) opposte 
78 Sott. ἐστι “vi è un solo fattore discriminante”. Ricorda che ὅρος -οὐ maschile della II declinazione (spirito aspro) 
significa “confine, limite”, mentre con spirito dolce neutro contratto con tema in ἐς /- ος della III (genitivo –ους) significa 
“monte”. 
79 Participio aoristo sostantivato da δοκέω (“colui che sembra, chi appare”): ancora una volta si sottolinea, pur senza 
criticarlo,  il criterio elettivo dell’apparenza (δόξα), non dell’ἀλήθεια. 
80 Condizione di questa nostra (lett. “a noi”) costituzione è l’origine egualitaria (lett. “la nascita da uguale”). 
81 Costruzione Αἱ μὲν γὰρ ἄλλαι πόλεις ἐκ παντοδαπῶν ἀνθρώπων καὶ ἀνωμάλων κατεσκευασμέναι εἰσὶ  
82 Costr., καὶ (anche) αἱ πολιτεῖαι αὐτῶν, τυραννίδες τε καὶ ὀλιγαρχίαι, ἀνώμαλοι (εἰσίν): cioè anche le loro costituzioni 
riflettono la diseguaglianza originaria dei componenti. 
83 “vivono dunque considerandosi fra loro alcuni servi, altri padroni” 
84 Participio aoristo III da φύω: “essendo nati”. 
85 “non riteniamo di essere schiavi o patroni dell’uno o dell’altro” Costruzione con il nominativo e l’infinito dipendenti da 
ἀξιοῦμεν, che è verbum credendi) Si tratta di una costruzione che in greco è sempre possibile quando il soggetto 
dell’infinitiva è lo stesso della reggente, ma nel latino classico è solo possibile con i verbi di volontà (Volo esse beatus), 
mentre in questi casi in latino sarebbe obbligatorio ripetere il pronome personale corrispondente al soggetto in 
accusativo, come soggetto dell’infinito (Nec putamus nos invicem servos esse neque dominos).  



29 

 

φύσιν ἰσονομίαν86 ἀναγκάζει ζητεῖν κατὰ νόμον,87 καὶ μηδενὶ ἄλλῳ ὑπείκειν ἀλλήλοις ἢ ἀρετῆς δόξῃ καὶ 
φρονήσεως88. 
 
 
Platone, Politico, 302d-303b, Costituzioni secondo le leggi e contro le leggi 

 
Nel Politico, tardo dialogo platonico (databile dopo il 365 a. C., al pari del Sofista, di cui è continuazione), il 

misterioso Straniero di Elea (la città campana di Parmenide, maestro virtuale di Platone), discutendo con 

Socrate il giovane (omonimo ma non parente del maestro reale di Platone, che compare solo all’inizio), distingue 

il governo ideale, unico veramente buono, fondato sulla scienza del sovrano-filosofo che non ha bisogno di leggi, 

dai governi storici, per i quali proprio l’ossequio alle leggi costituisce il criterio per valutarli assiologicamente. 

Nella classificazione proposta i due governi monarchici, il regno (Μοναρχία βασιλική) – legale - e la tirannide – 

illegale -, costituiscono rispettivamente il migliore e il peggiore di quelli reali, visto che i poteri assoluti conferiti 

al sovrano gli danno massima capacità operativa nel bene e nel male, mentre la democrazia, che prevede la 

frammentazione delle responsabilità, e la limitazione reciproca, risulta la peggiore delle costituzioni secondo le 

legge, ma la migliore (o meno negativa) di quelle fuori legge. 

 
 

   Πολιτεῖαι νομιμαί Πολιτεῖαι ᾰνομοι 
Uno 1. Μοναρχία βασιλική       6. Τυραννίς (Μοναρχία τυραννική) 
Pochi 2. Ἀριστοκρατία 5. Ὀλιγαρχία 
Molti 3. Δημοκρατία κατὰ νόμους 4. Δημοκρατία παρανόμως 

 
 
Ξένος. Ἐκ μὲν τῆς μοναρχίας βασιλικὴν καὶ τυραννικήν, ἐκ δ' αὖ τῶν μὴ πολλῶν τήν τε εὐώνυμον ἔφαμεν [εἶναι] 
ἀριστοκρατίαν καὶ ὀλιγαρχίαν·89 ἐκ δ' αὖ τῶν πολλῶν τότε μὲν ἁπλῆν ἐπονομάζοντες90 ἐτίθεμεν δημοκρατίαν, 
νῦν δ' αὖ καὶ ταύτην ἡμῖν θετέον91 ἐστὶ διπλῆν. 
 
Νεώτερος Σωκράτης Πῶς δή; καὶ τίνι92 διαιροῦντες93 ταύτην; 
 
Ξένος Οὐδὲν διαφέροντι94 τῶν ἄλλων, οὐδ' εἰ τοὔνομα95 ἤδη διπλοῦν96 ἐστι ταύτης· ἀλλὰ τό97  γε κατὰ νόμους 
ἄρχειν καὶ παρανόμως ἔστι98 καὶ ταύτῃ καὶ ταῖς ἄλλαις. 99 

                                                      
86 Paronomasia rispetto a ἰσογονία (uguaglianza di origine) 
87 Costruzione ἡ κατὰ φύσιν ἰσογονία ἀναγκάζει ἡμᾶς ζητεῖν ἰσονομίαν κατὰ νόμον 
88 “e (l’uguaglianza di nascita ci spinge:  ὑπείκειν è sempre retto da ἡ ἰσογονία ἀναγκάζει) a non sottometterci 
reciprocamente per nessun altro motivo se non per la fama di virtù e di saggezza”: 
89 Costr.: ἔφαμεν (impf da φημι) εἶναι (“che derivano”) ἐκ μὲν τῆς μοναρχίας βασιλικὴν καὶ τυραννικήν (“quella regale e 
quella tirannica”; i due aggettivi sottintendono μοναρχίαν, oppure genericamente πολιτείαν “una costituzione”), ἐκ δ' αὖ 
τῶν μὴ πολλῶν (“dai non molti” ) τήν τε εὐώνυμον (“di buon nome”, cioè “dal nome augurale” o “chiamata in modo 
appropriato”) ἀριστοκρατίαν καὶ ὀλιγαρχίαν. 
90 “Chiamandola (in modo) semplice”, cioè senza specificare ulteriori distinzioni. 
91 Perifrastica passiva con l’aggettivo verbale di II tipo di τίθημι, qui presentato in costruzione impersonale con il dativo di 
agente ἡμῖν e il complemento oggetto ταύτην… διπλῆν. : “dobbiamo considerarla (la democrazia) come duplice”, cioè 
come suscettibile di una distinzione specifica in legale e illegale. 
92 “Con quale criterio?” 
93 Si può tradurre in forma esplicita “dobbiamo dividerla?” 
94 Concordato con il precedente τίνι “(con un criterio) per nulla diverso” 
95 Crasi per τό ὄνομα. 
96 “neppure se il suo suo nome è già duplice” (nel significato, cioè riferibile sia alla forma giusta sia a quella ingiusta). 
Oppure più liberamente “benché il suo nome sia già duplice”. Occorre tuttavia notare come la maggior parte dei 



30 

 

  
Νεώτερος Σωκράτης ἔστι γὰρ οὖν. 
 
Ξένος Τότε μὲν τοίνυν τὴν ὀρθὴν ζητοῦσι100 τοῦτο τὸ τμῆμα101 οὐκ ἦν χρήσιμον,102 ὡς ἐν τοῖς πρόσθεν103 
ἀπεδείξαμεν104· ἐπειδὴ δὲ ἐξείλομεν ἐκείνην, τὰς δ' ἄλλας ἔθεμεν ἀναγκαίας105, ἐν ταύταις δὴ τὸ παράνομον 
καὶ ἔννομον106 ἑκάστην διχοτομεῖ τούτων.107 
 
Νεώτερος Σωκράτης Ἔοικεν, τούτου νῦν ῥηθέντος108 τοῦ λόγου. 
 
Ξένος Μοναρχία τοίνυν ζευχθεῖσα109 μὲν ἐν γράμμασιν110 ἀγαθοῖς, οὓς νόμους λέγομεν, ἀρίστη πασῶν τῶν 
ἕξ111· ἄνομος112 δὲ χαλεπὴ καὶ βαρυτάτη συνοικῆσαι.113 
 
Νεώτερος Σωκράτης Κινδυνεύει. 
 
Ξένος Τὴν δέ γε τῶν μὴ πολλῶν114, ὥσπερ ἑνὸς καὶ πλήθους τὸ ὀλίγον μέσον115, οὕτως ἡγησώμεθα116 μέσην 
ἐπ' ἀμφότερα117· τὴν δ' αὖ τοῦ πλήθους118 κατὰ πάντα119 ἀσθενῆ120 καὶ μηδὲν μήτε ἀγαθὸν μήτε κακὸν μέγα 

                                                                                                                                                                                                     

traduttori rende la frase “anche se il suo nome non è già doppio” (cioè non ha due nomi distinti). Tuttavia il testo sembra 
rendere difficile questa lettura. 
97 Determina l’infinito sostantivato ἄρχειν (“il governare, l’esercitare il potere”) con le attribuzioni opposte κατὰ νόμους e 
παρανόμως (complemento avverbiale = παρὰ νόμους). 
98 “è proprio” (+ dativo di possesso). 
99 Cioè la distinzione fra forma legale e forma illegale è comune sia al governo dei molti, la democrazia, che pure ha un 
nome unico indistinto, sia alle altre forme di governo, quelle di uno e quelle di pochi, che hanno invece nomi specifici per 
distinguere la forma positiva da quella negativa (regno vs tirannide; aristocrazia vs oligarchia). 
100 Sott. ἡμῖν: è participio congiunto che si può tradurre con una temporale “Quando cercavamo dunque quella (πολιτεία) 
retta”. 
101 “separazione, distinzione”, dalla radice di τέμνω (“taglio”) 
102 “non era utile” (la radice è quella di χρῶμαι “uso, mi servo di”), perché in questione allora era l’individuare la 
costituzione perfetta, non le differenze di grado fra le altre, che sono comunque imperfette.   
103 ἐν τοῖς πρόσθεν: “Nei (momenti) prima” cioè “in precedenza”. 
104 Ind. aoristo da ἀποδείκνυμι.  
105 “Ma dal momento che abbiamo separato (ἐξείλομεν ind. aoristo II attivo da ἐξαιρέω) quella (cioè l’ideale) e abbiamo 
considerato (ἔθεμεν ind. aoristo cappatico attivo da τίθημι) le altre (tutte le costituzioni imperfette ma esistenti) come 
necessarie”, cioè inevitabili, posta appunto l’assenza del governo perfetto. 
106 “la legalità e l’illegalità”. 
107 Anastrofe: = διχοτομεῖ (= divide in due) ἑκάστην τούτων. A questo punto, dunque, si pone la questione della 
distinzione assiologica (di dignità) fra le esistenti, e il rispettare o no le leggi diventa l’elemento discriminante. 
108 Genitivo maschile (assoluto) del part. aoristo passivo di λέγω (indicativo ἑρρήθην) riferito a τούτου τοῦ λόγου “visto 
che ora è stato fatto questo discorso”. 
109 Participio aoristo passivo di ζεύγνυμι “aggiogo”, qui “unita, abbinata”. 
110 “norme (scritte)”. 
111 E’ il numerale 6, indeclinabile, ma qui da considerare in genitivo essendo riferito a πασῶν τῶν… (πολιτειῶν), partitivo 
dipendente dal superlativo ἀρίστη: “(è) la migliore di tutte le sei.” 
112 Equivale ad una protasi di periodo ipotetico = εἰ [ἡ μοναρχία] ἐστιν ἄνομος…. L’aggettivo, come quasi tutti i composti 
(ἀ privativo + νόμος) è a 2 uscite. 
113 Infinito di limitazione dipendente da χαλεπὴ καὶ βαρυτάτη: “(è) difficile e pesantissima da viverci dentro”. 
114 = Τὴν δέ γε τῶν μὴ πολλῶν (πολιτείαν). “la costituzione dei non molti”, cioè “dei pochi”. 
115 Costruzione ὥσπερ (“proprio come”) τὸ ὀλίγον (il poco) ἐστι μέσον (“a metà”) ἑνὸς καὶ πλήθους (“fra l’uno e la massa 
= i molti”).  
116 Congiuntivo aoristo esortativo, che si può tradurre con un verbo di dovere + infinito. “la dobbiamo considerare”. 
117  “(in posizione) mediana da entrambe le parti” 
118 τὴν δ' αὖ τοῦ πλήθους (πολιτείαν) “la forma di governo della massa” il vero reggente è sempre ἡγησώμεθα 
119 “da tutti i punti di vista”. 



31 

 

δυναμένην121 ὡς πρὸς τὰς ἄλλας122 διὰ τὸ τὰς ἀρχὰς ἐν ταύτῃ διανενεμῆσθαι123 κατὰ σμικρὰ εἰς πολλούς124. 
Διὸ γέγονε125 πασῶν μὲν νομίμων τῶν πολιτειῶν οὐσῶν126 τούτων χειρίστη 127, παρανόμων δὲ οὐσῶν 
συμπασῶν βελτίστη128· καὶ ἀκολάστων μὲν πασῶν οὐσῶν129 ἐν δημοκρατίᾳ νικᾷ ζῆν130, κοσμίων δ' οὐσῶν 
ἥκιστα ἐν ταύτῃ βιωτέον131, ἐν τῇ πρώτῃ132 δὲ πολὺ πρῶτόν τε καὶ ἄριστον133, πλὴν τῆς ἑβδόμης134· πασῶν γὰρ 
ἐκείνην γε ἐκκριτέον135, οἷον θεὸν ἐξ ἀνθρώπων, ἐκ τῶν ἄλλων πολιτειῶν.136 
 
 
Aristotele, Politica, 3, 1279ab, Costituzioni volte al bene comune o a quello personale 

 
Aristotele nel III libro della Politica presenta uno schema di costituzioni che differisce da quello platonico sotto 

due profili. In primo luogo per il criterio assiologico, non più fondato sul rispetto o no delle leggi ma sul fine, 

rivolto al utile (bene) comune (τὸ κοινὸν συμφέρον) nel caso delle costituzioni virtuose o a quello personale (τὸ 
ἴδιον συμφέρον) nel caso delle παρεκβάσεις (degenerazioni). In secondo luogo viene eliminata l’ambiguità del 

termine δημοκρατία, utilizzandolo solo per indicare la παρέκβασις del governo della massa, e 

contrapponendogli per antonomasia il termine πολιτεία (tradizionalmente tradotto in italiano in questo passo 

con la latinizzazione politìa), ad indicare la costituzione virtuosa dei molti. Tale soluzione, se apre di fatto 

un’ulteriore ambiguità terminologica fra uso specifico ed esteso di πολιτεία, rafforzerà l’identificazione 

aristotelica di questa forma di governo come quella migliore, in quanto espressione del governo di un ceto 

medio ritenuto garanzia di stabilità. 

 

 

                                                                                                                                                                                                     
120 Accusativo femminile (contratto da ἀσθενέσα) di ἀσθενής, ές (=debole”, “privo di forza” = ἀ privativo + radice di 
σθένος, ους τό “forza”). 
121 “capace (δυναμένην lett. “potente”, part da δύναμαι “posso”) di niente di grande (μηδὲν…μέγα) né bene né male → 
incapace di compiere qualcosa di grande né nel bene né nel male”). 
122 “rispetto alle altre”. 
123 Infinitiva sostantivata “per il fatto che le cariche in questa sono suddivise” 
124 “in piccole parti fra molti”. 
125 “risulta”. γέγονε è perfetto con valore stativo di γίγνομαι che ha come soggetto sempre la democrazia e regge come 
predicativi del soggetto τούτων χειρίστη “la peggiore di queste” (χειρίστη è superlativo di κακός, dalla radice di χείρ, 
“mano”, nel senso che ciò che è alla portata di mano è svalutato),  
126 Genitivo assoluto (“se tutte le costituzioni sono legali”). Lo stesso discorso va fatto per παρανόμων (illegali) δὲ οὐσῶν 
συμπασῶν. 
127 Superlativo di κακός: “la peggiore” (dalla radice di χείρ, “mano”, nel senso che ciò che è alla portata di mano è 
svalutato) 
128 La struttura della proposizione è identica: γέγονε (non ripetuto) regge βελτίστη (superlativo di ἀγαθός), con il genitivo 
assoluto dipendente “risulta la migliore se tutte sono illegali.”. 
129 Genitivo assoluto: “se tutte sono senza freni” (negazione con ἀ privativo della radice di κολάζω ”modero, punisco”).  
130 “E’ meglio (lett. “vince”, da νικάω) vivere in democrazia”. ζῆν è infinito presente da ζῶ, propriamente ζήω, contratto in 
-ήω (come χρῶμαι) anche se usualmente indicizzato come ζάω. 
131 “se tutte sono ordinate (κόσμος = “ordine”) per nulla (ἥκιστα è superlativo dell’avverbio ἦκα cfr. lat. minime) si deve 
vivere (aggettivo verbale di 2° tipo da βιόω = perifrastica passiva) in questa (nella democrazia)”. Da notare come il 
ragionamento segua una struttura chiastica (ABBA): la democrazia è la peggiore fra le costituzioni legali (A), è la migliore 
fra quelle illegali (B); quando manca l’ordine è preferibile vivere in democrazia (B’), quando c’è l’ordine è sconsigliabile 
viverci (A’)”. 
132 Cioè (vivere) nella monarchia regale, prima in ordine. 
133 “è di gran lunga la cosa preferibile (πρῶτόν) e migliore (ἄριστον, superlativo da ἀγαθός)” 
134 “fatta eccezione per la settima”, cioè lo stato ideale (ma qui si trattano le costituzioni reali). 
135 Aggettivo verbale di 2° tipo (perifrastica passiva) da ἐκκρίνω “separo, distinguo da (ἐκ / ἐξ + genitivo)” 
136 Da notare che l’inserzione di οἷον θεὸν ἐξ ἀνθρώπων nel mezzo della reggente realizza una specie di chiasmo A A1 B1 B: 
ἐκκριτέον ἐκείνην … οἷον θεὸν ἐξ ἀνθρώπων, ἐκ τῶν ἄλλων πολιτειῶν: “bisogna distinguere questa, come (distinguiamo) 
un dio dagli uomini, dalle altre costituzioni”. 



32 

 

 virtuosa degenerata 
(παρέκβασις) 

uno βασιλεία τυραννίς 
pochi ἁριστοκρατία ὁλιγαρχία 
molti πολιτεία (politìa) δημοκρατία  

 

Διωρισμένων δὲ τούτων137  ἐχόμενόν138 ἐστι τὰς πολιτείας ἐπισκέψασθαι,139 πόσαι τὸν ἀριθμὸν140 καὶ τίνες 
εἰσί, καὶ πρῶτον τὰς ὀρθὰς αὐτῶν141 · καὶ γὰρ αἱ παρεκβάσεις142 ἔσονται φανεραὶ τούτων143 διορισθεισῶν.144 
Ἐπεὶ δὲ πολιτεία μὲν καὶ πολίτευμα σημαίνει ταὐτόν,145 πολίτευμα δ' ἐστὶ τὸ κύριον146 τῶν πόλεων, ἀνάγκη δ' 
εἶναι κύριον ἢ ἕνα ἢ ὀλίγους ἢ τοὺς πολλούς147· ὅταν μὲν ὁ εἷς ἢ οἱ ὀλίγοι ἢ οἱ πολλοὶ πρὸς τὸ κοινὸν συμφέρον 
ἄρχωσι148, ταύτας μὲν ὀρθὰς ἀναγκαῖον εἶναι τὰς πολιτείας149, τὰς δὲ πρὸς τὸ ἴδιον ἢ τοῦ ἑνὸς ἢ τῶν ὀλίγων ἢ 
τοῦ πλήθους παρεκβάσεις.150 Ἢ γὰρ οὐ πολίτας φατέον εἶναι τοὺς μετέχοντας, ἢ δεῖ κοινωνεῖν τοῦ 
συμφέροντος. 151 
Καλεῖν δ' εἰώθαμεν152 τῶν μὲν μοναρχιῶν τὴν πρὸς τὸ κοινὸν ἀποβλέπουσαν συμφέρον153 βασιλείαν154, τὴν δὲ 
τῶν ὀλίγων μὲν πλειόνων δ' ἑνὸς ἀριστοκρατίαν155 (ἢ διὰ τὸ τοὺς ἀρίστους ἄρχειν, ἢ διὰ τὸ πρὸς τὸ ἄριστον τῇ 
πόλει καὶ τοῖς κοινωνοῦσιν αὐτῆς156), ὅταν δὲ τὸ πλῆθος πρὸς τὸ κοινὸν πολιτεύηται συμφέρον157, καλεῖται τὸ 
κοινὸν ὄνομα πασῶν τῶν πολιτειῶν, πολιτεία158. Συμβαίνει δ' εὐλόγως·159 ἕνα μὲν γὰρ διαφέρειν κατ' ἀρετὴν ἢ 

                                                      
137 “Dopo averle distinte”: Genitivo assoluto, con participio perfetto mp da διορίζω.  
138 Opportuno 
139 Il verbo regge allo stesso tempo i complementi oggetto τὰς πολιτείας e τὰς ὀρθὰς e l’interrogativa indiretta oggettiva 
πόσαι τὸν ἀριθμὸν καὶ τίνες εἰσί, che ha come soggetto sottointeso αἱ πολιτεῖαι 
140 Accusativo di relazione. 
141 “Quelle rette fra loro” cioè τῶν πολιτειῶν. 
142 Termine chiave del testo, παρέκβασις indica la forma degenerata, deviata (παρεκβαίνω “vado fuori strada, devio”). 
143 Cioè τῶν πολιτειῶν (soggetto del genitivo assoluto). 
144 διορίζω “definisco” è legato alla radice del sostantivo ὅρος, -ου ὁ “confine” (≠ ὄρος, -ους τό, “monte”) 
145 “Poiché costituzione e governo (πολίτευμα) significano la stessa cosa” (ταὐτόν è crasi da τὸ αὐτό - il -ν si trova solo 
nelle forme con crasi  = Idem) 
146 “la guida” 
147 ἀνάγκη (ἐστὶν) δ' εἶναι κύριον (“è necessario che sia guida”) ἢ ἕνα ἢ ὀλίγους ἢ τοὺς πολλούς 
148 “qualora (ὅταν + cong. eventuale) uno o pochi o molti governino per il bene (utile) comune” 
149 ἀναγκαῖόν (ἐστι) ταύτας τὰς πολιτείας εἶναι ὀρθὰς. 
150  (ἀναγκαῖόν ἐστι) τὰς (πολιτείας) πρὸς τὸ ἴδιον ἢ τοῦ ἑνὸς ἢ (“rivolte all’interesse personale o di uno solo o…) τῶν 
ὀλίγων ἢ τοῦ πλήθους εἶναι παρεκβάσεις.  
151 “O infatti non bisogna definire (φατέον è aggettivo verbale di 2° tipo da φημί in forma impersonale) cittadini coloro 
che vi partecipano (τοὺς μετέχοντας part. sostantivato) o bisogna che prendano parte all’utile”. 
152 Perfetto stativo con valore di presente da ἔθω: “siamo abituati”. 
153 πρὸς τὸ κοινὸν…συμφέρον: iperbato causato dall’anastrofe di συμφέρον πολιτεύηται  
154 Riordina: εἰώθαμεν (perfetto stativo da ἔθω “siamo soliti”) καλεῖν βασιλείαν (predicativo dell’oggetto dipendente dal 
verbo appellativo καλεῖν) τῶν μὲν μοναρχιῶν τὴν ἀποβλέπουσαν (genitivo partitivo che dipende dal participio 
sostantivato “fra le monarchie quella che guarda” →”quella monarchia che guarda”) πρὸς τὸ κοινὸν συμφέρον.  
155 La struttura è retta dai verbi della precedente: (εἰώθαμεν καλεῖν) ἀριστοκρατίαν τὴν (πολιτείαν) δὲ τῶν ὀλίγων μὲν 
πλειόνων δ' ἑνὸς (“la costituzione dei pochi superiori ad uno”). L’inciso seguente fra parentesi (precisiamo tuttavia che si 
tratta di una grafia moderna, non originale!) circoscrive l’estensione del termine aristocrazia al governo dei migliori o in 
vista del meglio per la comunità. 
156 “O per il fatto che governano i migliori (διά + infinitiva sostantivata in accusativo), o per il fatto di essere governata 
(διά τό regge un sottinteso ἄρχειν / ᾰρχεσθαι oppure εἶναι) in vista del meglio per la città e per coloro che ne fanno parte 
(τοῖς κοινωνοῦσιν, dat. part. sostantivato da κοινωνέω)”. 
157 “qualora la massa governi (temporale eventuale introdotta da ὅταν = ὅτε + ἄν che regge il congiuntivo πολιτεύηται) 
per l’utile comune (πρὸς τὸ κοινὸν … συμφέρον iperbato,  con anastrofe di συμφέρον πολιτεύηται)”. 
158 “viene chiamata politìa (πολιτεία), (con) il nome comune di tutte le costituzioni”. Tradizionalmente πολιτεία in questo 
passo di Aristotele è stato tradotto in italiano con la latinizzazione politìa. 



33 

 

ὀλίγους ἐνδέχεται160, πλείους δ' ἤδη χαλεπὸν ἠκριβῶσθαι πρὸς πᾶσαν ἀρετήν, 161 ἀλλὰ μάλιστα162 τὴν 
πολεμικήν· αὕτη γὰρ ἐν πλήθει γίγνεται163· διόπερ κατὰ ταύτην τὴν πολιτείαν κυριώτατον τὸ προπολεμοῦν164 
καὶ μετέχουσιν αὐτῆς οἱ κεκτημένοι165 τὰ ὅπλα. 
Παρεκβάσεις δὲ τῶν εἰρημένων τυραννὶς μὲν βασιλείας, ὀλιγαρχία δὲ ἀριστοκρατίας, δημοκρατία δὲ 
πολιτείας.166 Ἡ μὲν γὰρ τυραννίς ἐστι μοναρχία πρὸς τὸ συμφέρον τὸ τοῦ μοναρχοῦντος, ἡ δ' ὀλιγαρχία πρὸς 
τὸ167 τῶν εὐπόρων, ἡ δὲ δημοκρατία πρὸς τὸ συμφέρον τὸ τῶν ἀπόρων 168· πρὸς δὲ τὸ τῷ κοινῷ λυσιτελοῦν169 
οὐδεμία αὐτῶν. 
 
 
Polibio, Storie, 6,4, Il ciclo naturale delle costituzioni 
 

Polibio sviluppa il discorso sulle costituzioni nel VI libro delle Storie, prima di trattare la costituzione romana. 

Dopo aver criticato alcune semplicistiche classificazioni, che non contemplano le possibili alterazioni o 

commistioni, formula uno schema senario, analogo a quello platonico e soprattutto aristotelico, distinguendo, 

all’interno della tripartizione governo di uno solo / dei pochi / della massa, le forme virtuose e forme corrotte; 

esso differisce rispetto a quello aristotelico solo per l’uso del termine δημοκρατία ad indicare la forma virtuosa, 

mentre quella corrotta è chiamata ὀχλοκρατία. Passa poi a prospettare, senza però dare esempi storici concreti, 

un’evoluzione naturale (κατά φύσιν) fra le varie costituzioni, dal regno fino all’ὀχλοκρατία secondo questo 

schema: forma positiva → forma corrispondente degenerata → forma positiva con potere più allargato → 

forma corrispondente degenerata. A complicare lo schema è l’introduzione di una settima (ma prima in ordine) 

forma di potere, una primordiale monarchia che precede il regno; inoltre la degenerazione oclocratica 

porterebbe come conseguenza un ritorno alla monarchia, secondo uno schema circolare (ἀνακύκλωσις), che di 

fatto permetterebbe all’esperto, se non una previsione sui tempi, almeno una precisa diagnosi sullo stato di 

evoluzione della costituzione stessa, visto il carattere eminentemente naturale di questa μεταβολή. 

 

 

 

                                                                                                                                                                                                     
159 “capita in modo opportuno, con espressione giusta”. 
160 Costruzione: ἐνδέχεται (“è possibile” con infinitiva soggettiva dipendente) ἕνα ἢ ὀλίγους διαφέρειν (“che uno o pochi 
si distinguano”) κατ' ἀρετὴν” 
161 Costruzione: χαλεπὸν ἐστί (“è difficile” con infinitiva soggettiva dipendente) πλείους ἠκριβῶσθαι (“che un numero 
maggiore di persone sia esperto” ἠκριβῶσθαι è infinito perfetto mp da ἀκριβόω) πρὸς πᾶσαν ἀρετήν. 
162 “fatta eccezione per”. 
163 “questa (l’ἀρετὴ πολεμική) si trova nella massa”. 
164 Riordina: τὸ προπολεμοῦν (“i combattenti”) κυριώτατόν ἐστιν (“sono la parte predominante”). 
165 “Coloro che possiedono”, perfetto medio stativo. 
166 “degenerazioni di quelle citate (τῶν εἰρημένων) sono la tirannide del regno, l’oligarchia dell’aristocrazia, da 
democrazia della politia”. 
167 συμφέρον (”utile”) 
168 Questi tre governi, in sostanza, sono volti ad interessi particolari, la τυραννίς a quello del monarca (τοῦ μοναρχοῦντος, 
part. sostantivato), l’ ὀλιγαρχία a quello dei ricchi (τῶν εὐπόρων, da εὐ- + πόρος, “mezzo, risorsa”), la δημοκρατία a 
quello dei poveri (τῶν ἀπόρων, con ἀ privativo). 
169 Participio neutro sostantivato “per l’utile della collettività (τῷ κοινῷ)”. 

  virtuosa degenerata 
uno μοναρχία 

βασιλεία τυραννίς 
pochi ἁριστοκρατία ὁλιγαρχία 
molti δημοκρατία ὀχλοκρατία 



34 

 

Ὅτι δ´ ἀληθές ἐστι τὸ λεγόμενον170 ἐκ τούτων171 συμφανές172. Οὔτε γὰρ πᾶσαν δήπου μοναρχίαν173 εὐθέως 
βασιλείαν ῥητέον174, ἀλλὰ μόνην τὴν ἐξ ἑκόντων συγχωρουμένην καὶ τῇ γνώμῃ τὸ πλεῖον ἢ φόβῳ καὶ βίᾳ 
κυβερνωμένην175· οὐδὲ μὴν πᾶσαν ὀλιγαρχίαν ἀριστοκρατίαν νομιστέον, ἀλλὰ ταύτην, ἥτις ἂν κατ´ ἐκλογὴν 
ὑπὸ τῶν δικαιοτάτων καὶ φρονιμωτάτων ἀνδρῶν βραβεύηται.176 Παραπλησίως οὐδὲ δημοκρατίαν,177 ἐν ᾗ πᾶν 
πλῆθος κύριόν ἐστι ποιεῖν ὅ τι ποτ´ ἂν αὐτὸ βουληθῇ καὶ πρόθηται178, παρὰ δ´179 ᾧ πάτριόν ἐστι καὶ 
σύνηθες180 θεοὺς σέβεσθαι, γονεῖς θεραπεύειν, πρεσβυτέρους αἰδεῖσθαι, νόμοις πείθεσθαι, παρὰ τοῖς 
τοιούτοις συστήμασιν ὅταν τὸ τοῖς πλείοσι δόξαν νικᾷ181, τοῦτο καλεῖν δεῖ δημοκρατίαν. Διὸ καὶ γένη μὲν ἓξ 
εἶναι ῥητέον πολιτειῶν, τρία μὲν ἃ πάντες θρυλοῦσι καὶ νῦν προείρηται, τρία δὲ τὰ τούτοις συμφυῆ182, λέγω183 
δὲ μοναρχίαν184, ὀλιγαρχίαν, ὀχλοκρατίαν. Πρώτη μὲν οὖν ἀκατασκεύως καὶ φυσικῶς συνίσταται μοναρχία,185 
ταύτῃ δ´ ἕπεται καὶ ἐκ ταύτης γεννᾶται μετὰ κατασκευῆς καὶ διορθώσεως βασιλεία186. Μεταβαλλούσης δὲ 
ταύτης εἰς τὰ συμφυῆ κακά, λέγω δ´ εἰς τυραννίδ´,187 αὖθις ἐκ τῆς τούτων καταλύσεως ἀριστοκρατία φύεται. 
Καὶ μὴν ταύτης εἰς ὀλιγαρχίαν ἐκτραπείσης κατὰ φύσιν188, τοῦ δὲ πλήθους ὀργῇ μετελθόντος τὰς τῶν 

                                                      
170 Cioè quello che ha detto in precedenza, cioè che è semplicistica la semplice tripartizione fra regno, aristocrazia e 
democrazia, senza considerare tutte le variabili. 
171  Ha valore prolettico riferito a quanto segue. 
172 Sottinteso ἐστιν, regge la dichiarativa in prolessi. 
173 Da notare che il termine μοναρχία viene usato in questo passo da Polibio in 3 sensi diversi. Qui ha il significato 
generico di potere di uno solo, distinto nelle due sottospecie di βασιλεία e τυραννίς.  
174 ”Non bisogna certo definire subito (ῥητέον è aggettivo verbale di II tipo, usato in forma impersonale, con oggetto e 
predicativo dipendenti) regno ogni tipo di monarchia” Ricorda che a differenza del latino, dove la costruzione personale 
con la perifrastica passiva è d’obbligo in questi casi (omnis monarchia regnum appellanda est), l’aggettivo verbale di II tipo 
greco può reggere in forma impersonale (nominativo neutro) anche un complemento oggetto. Il discorso vale più avanti 
anche anche per οὐδὲ μὴν πᾶσαν ὀλιγαρχίαν ἀριστοκρατίαν νομιστέον. 
175 “ma solo (μόνην sola”, con valore predicativo avverbiale →”solamente”) quella riconosciuta con il consenso generale 
(ἐξ ἑκόντων lett. “da volenti”: ἑκών, οῦσα, όν = “volente” ≠ ἅκων, “nolente”) e retta più con la saggezza che con la paura 
e la forza“. Entrambi i participi συγχωρουμένην e κυβερνωμένην si possono considerare come attributivi di μοναρχίαν, 
sottintesa.  
176 “Né bisogna considerare aristocrazia ogni oligarchia, ma quella che (ἥτις è nom. sing. femm. del relativo indefinito 
ὅστις) sia guidata (βραβεύηται è congiuntivo presente eventuale con ἂν) per elezione (κατ´ ἐκλογὴν) dagli uomini più 
giusti e assennati” 
177 “Allo stesso modo non bisogna considerare democrazia” (è sempre sottinteso  νομιστέον) 
178 “quella in cui l’intera massa è in grado (κύριόν ἐστι + inf.) di compiere qualunque cosa (ὅ τι, accusativo singolare, è 
relativo indefinito da ὅστις, rafforzato da ποτ(έ), seguito da due congiuntivi eventuali con ἂν) essa desideri e si prefigga”. 
βουληθῇ è aoristo passivo di βούλομαι (verbo deponente passivo, cioè che ha l’aoristo passivo con valore deponente) 
mentre πρόθηται è aoristo medio (cappatico) di προτίθημι. 
179 Questo δ(έ) ha valore fortemente avversativo, “bensì”. 
180 πάτριόν ἐστι καὶ σύνηθες: “laddove è tradizione e consuetudine”, predicativo rispetto agli infiniti seguenti che fungono 
da soggetto. 
181 “presso tali società qualora prevalga ciò che sembra giusto ai molti” (τὸ… δοξάν: participio neutro aoristo attivo 
sostantivato di δοκέω). 
182 “Perciò dobbiamo dire che sono sei (ἓξ) i tipi (γενή) di costituzioni, tre di cui tutti chiacchierano (θρυλοῦσι) e che si 
sono citati or ora (βασιλεία, ἀριστοκρατία e δημοκρατία), e tre connaturati (συμφυῆ = συμφυέσα, acc, neutro plurale da 
συμφυής, -ές, concordato con γένη) 
183 λέγω: “voglio dire, cioè”. 
184 Qui μοναρχία è associata all’ ὀλιγαρχίαν e ὀχλοκρατίαν: in pratica il termine è usato come sinonimo di τυραννίς, cioè 
forma corrotta della βασιλεία. 
185 “Per prima si costituisce senza ordinamento e naturalmente la monarchia” Qui μοναρχία è intesa come forma di 
potere primitiva e pre-etica, in quanto non ancora corretta dall’idea del bene che caratterizza la βασιλεία. 
186 “Segue a questa e da questa è generata, con ordinamento e correzione (ὀρθός = retto) il regno”: alla monarchia 
spontanea segue un regno caratterizzato da un ordinamento etico a partire dalla riflessione sul bene e sul male. 
187 “Essendosi questa mutata nei mali connaturati, voglio dire nella tirannide” 
188 “Essendosi questa rivolta in oligarchia secondo natura”: ἐκτραπείσης è part. aor. pass. da ἐκτρέπω con valore mediale 
(gen assoluto). 



35 

 

προεστώτων ἀδικίας,189 γεννᾶται δῆμος190. Ἐκ δὲ τῆς τούτου πάλιν ὕβρεως καὶ παρανομίας ἀποπληροῦται σὺν 
χρόνοις ὀχλοκρατία.191 Γνοίη δ´ ἄν τις σαφέστατα περὶ τούτων ὡς ἀληθῶς ἐστιν οἷα δὴ νῦν εἶπον192, ἐπὶ τὰς 
ἑκάστων κατὰ φύσιν ἀρχὰς καὶ γενέσεις καὶ μεταβολὰς ἐπιστήσας193. Ὁ γὰρ συνιδὼν ἕκαστον αὐτῶν ὡς 
φύεται, μόνος ἂν οὗτος δύναιτο συνιδεῖν 194 καὶ τὴν αὔξησιν καὶ τὴν ἀκμὴν καὶ τὴν μεταβολὴν ἑκάστων καὶ τὸ 
τέλος, πότε καὶ πῶς καὶ ποῦ καταντήσει πάλιν195· μάλιστα δ´ ἐπὶ τῆς Ῥωμαίων πολιτείας τοῦτον ἁρμόσειν τὸν 
τρόπον ὑπείληφα196  τῆς ἐξηγήσεως διὰ τὸ κατὰ φύσιν αὐτὴν ἀπ´ ἀρχῆς εἰληφέναι τήν τε σύστασιν καὶ τὴν 
αὔξησιν.197  

 

                                                      
189 “poiché la massa si è adirata (Genitivo assoluto: μετέρχομαι ὀργῇ + acc.) contro le ingiustizie dei capi (participio 
perfetto sostantivato da προίστημι)” 
190 Metonimia per “democrazia”. 
191 “Dalla tracotanza e dalla violazione delle leggi (da parte) di questo (cioè del δῆμος) con il tempo si compie 
(ἀποπληροῦται) l’oclocrazia”. 
192 “Si potrebbe riconoscere (ottativo potenziale con l’indefinito τις come soggetto) con la massima evidenza (σαφέστατα 
è accusativo plurale neutro di σαφής, -ές, usato come superlativo dell’avverbio σαφῶς “chiaramente”) che è vero quello 
che ho detto or ora al riguardo (περὶ τούτων)”. 
193 “Se si guardasse (ἐπιστήσας è participio aoristo congiunto da ἐφίστημι che funge da protasi implicita di un periodo 
ipotetico del III tipo) ai principi secondo natura, alla formazione e ai mutamenti di ciascuna”. 
194 Riordina l’anastrofe: Ὁ γὰρ συνιδὼν ὡς ἕκαστον αὐτῶν φύεται, μόνος ἂν οὗτος δύναιτο συνιδεῖν… “Colui che ha 
considerato come si genera ciascuna di queste, solo costui potrebbe comprendere…” → “Solo chi avesse considerato… 
potrebbe comprendere…”. 
195 “quando, come e dove si ripresenterànno di nuovo la crescita, la maturità, il mutamento e la fine di ciascuna”. Il 
soggetto di καταντήσει corrisponde alla precedente serie di accusativi (αὔξησιν καὶ τὴν ἀκμὴν καὶ τὴν μεταβολὴν 
ἑκάστων καὶ τὸ τέλος), grammaticalmente oggetto di συνιδεῖν, che di fatto però regge l’interrogativa indiretta. 
196 Perfetto da ὑπολαμβάνω “ho ritenuto”, che regge τοῦτον τὸν τρόπον τῆς ἐξηγήσεως (anastrofe-iperbato) ἁρμόσειν 
ἐπὶ τῆς Ῥωμαίων πολιτείας “che questo modo di spiegazione si adatti alla costituzione romana”. 
197 Infinitiva sostantivata con valore di casuale implicita: riordina διὰ τὸ αὐτὴν (cioè τῆν πολιτείαν τῶν Ῥωμαίων) 
εἰληφέναι (inf, perfetto da λαμβάνω) τήν τε σύστασιν καὶ τὴν αὔξησιν ἀπ´ ἀρχῆς κατὰ φύσιν: “per il fatto che essa (la 
costituzione romana) fin dall’origine si è fondata ed è accresciuta (lett. ha ottenuto l’assetto e l’accrescimento) secondo 
natura” 

τυραννίς 

ὀλιγαρχία

ὀχλοκρατία 

ΑΝΑΚΥΚΛΩΣΙΣ 

FORME VIRTUOSE 

MONARCHIA 

ἀριστοκρατία δῆμοκρατία 

βασιλεία 

μοναρχία 

FORME DEGENERATE 

FORME DEGENERATE 

GOVERNI DI UNO SOLO 

GOVERNI DI MOLTI 

GOVERNI DI 

POCHI 



36 

 

 

 
 
 

Percorso interdisciplinare: La schiavitù nel mondo antico 
 

 

Antifonte (480-410 a.C.), Verità, Β44, 47 Β2 
Τοὺς ἐκ καλῶν πατέρων ἐπ̣αιδούμεθά τε καὶ 
σεβόμεθα, τοὺς δὲ ἐκ μὴ καλοῦ οἴκου ὄντας οὔτε 
ἐπαιδούμεθα οὔτε σεβόμεθα· ἐν τούτῳ δὲ πρὸς 
ἀλλήλους βεβαρβαρώμεθα, ἐπεὶ φύσει πάντα 
πάντες ὁμοίως πεφύκαμεν καὶ βάρβαροι καὶ 
Ἕλληνες εἶναι· σκοπεῖν δὲ παρέχει τὰ τῶν φύσει 
ὄντων ἀναγκαίων πᾶσιν ἀνθρώποις· πορίσαι τε 
κατὰ ταὐτὰ πᾶσι, καὶ ἐν πᾶσι τούτοις  οὔτε  
βάρβαρος ἀφώρισται  δ’ ἡμῶν  οὐδεὶς  οὔτε 
Ἕλλην· ἀναπνέομέν τε γὰρ εἰς τὸν ἀέρα ἅπαντες 
κατὰ τὸστόμα καὶ κατὰ τὰς ῥῖνας καὶ ἐσθίομεν 
χερσίν ἅπαντες. 

Noi rispettiamo e veneriamo chi è di nobili padri, ma chi 
è di famiglia plebea, né lo rispettiamo, né l'onoriamo. In 
questo, siamo diventati gli uni verso gli altri come 
barbari. Per natura infatti tutti siamo assolutamente 
adatti ad essere sia Greci sia barbari. Basta osservare le 
necessità naturali proprie di tutti gli uomini: è 
ugualmente possibile a tutti procurarsele e in tutte 
queste nessuno di noi può esser definito né come 
barbaro né come greco. Tutti infatti respiriamo l'aria 
con la bocca e con le narici e tutti noi mangiamo con le 
mani. 

Euripide (485-406 a.C.), Ione, 854-856 
ἓν γάρ τι τοῖς δούλοισιν αἰσχύνην φέρει, 
τοὔνομα: τὰ δ᾽ ἄλλα πάντα τῶν ἐλευθέρων 855 
οὐδὲν κακίων δοῦλος, ὅστις ἐσθλὸς ᾖ. 

Vecchio Solo una cosa porta vergogna agli schiavi: il 
nome; in tutto il resto uno schiavo che sia valoroso non 
è affatto peggiore dei liberi. 

Euripide, Elena, 728-733 
Ἐγὼ μὲν εἴην, κεἰ πέφυχ' ὅμως λάτρις, 
ἐν τοῖσι γενναίοισιν ἠριθμημένος 
δούλοισι, τοὔνομ' οὐκ ἔχων ἐλεύθερον,    730 
τὸν νοῦν δέ· κρεῖσσον γὰρ τόδ' ἢ δυοῖν κακοῖν 
ἕν' ὄντα χρῆσθαι, τὰς φρένας τ' ἔχειν κακὰς 
ἄλλων τ' ἀκούειν δοῦλον ὄντα τῶν πέλας. 

Messaggero 
Possa io essere considerato fra i servi nobili anche se 
sono nato schiavo, poiché se non ho il nome libero, ne 
ho l’animo; è meglio questo che soffrire due mali 
assieme; avere un animo indegno e ed obbedire agli altri 
in quanto schiavo. 

Euripide, Elena 1639-1641 
Κτεῖνε· σύγγονον δὲ σὴν 
οὐ κτενεῖς ἡμῶν ἑκόντων, ἀλλ' ἔμε· <ὡς> πρὸ 
δεσποτῶν 
τοῖσι γενναίοισι δούλοις εὐκλεέστατον θανεῖν. 

Servo 
Uccidimi: non ucciderai tua sorella con il mio consenso, 
ma me; morire per i padroni è il gesto più bello per i 
servi nobili. 

Euripide fr. 831 Nauck (Stobaeus 4.19.39) 
πολλοῖσι δούλοις τοὔνομ᾿ αἰσχρόν, ἡ δὲ φρὴν τῶν 
οὐχὶ δούλων ἐστ᾿ ἐλευθερωτέρα. 

Per molti schiavi il nome è turpe, ma l’animo è più libero 
di coloro che non sono schiavi. 

Euripide, Melanippe fr. 495 Nauck, 40-43 
ἐγὼ μὲν οὖν οὐκ οἶδ᾽ ὅτῳ σκοπεῖν χρεὼν 
τὴν εὐγένειαν· τοὺς γὰρ ἀνδρείους φύσιν 
καὶ τοὺς δικαίους τῶν κενῶν δοξασμάτων, 
κἂν ὦσι δούλων, εὐγενεστέρους λέγω. 

Per quanto mi riguarda non so come dobbiamo 
esaminare la nobilità; io dico che sono più nobili i 
valorosi e giusti per natura, anche se sono nati da 
schiavi, rispetto alle vuote apparenze. 

Euripide, Melanippe fr. 511 Nauck 
δοῦλον γὰρ ἐσθλὸν τοὔνομ᾿ οὐ διαφθερεῖ, πολλοὶ 
δ᾿ ἀμείνους εἰσὶ τῶν ἐλευθέρων. 

Il nome di schiavo non corromperà chi è nobile, molti 
sono migliori dei liberi. 

Aristotele (384-322 a.C.), Politica, 1253B-1255B 
Ἐπεὶ οὖν ἡ κτῆσις μέρος τῆς οἰκίας ἐστὶ καὶ ἡ 4. Poiché la proprietà è parte della casa e l'arte 



37 

 

κτητικὴ μέρος τῆς οἰκονομίας (ἄνευ γὰρ τῶν 
ἀναγκαίων ἀδύνατον καὶ ζῆν καὶ εὖ ζῆν), ὥσπερ 
δὴ ταῖς ὡρισμέναις τέχναις ἀναγκαῖον ἂν εἴη 
ὑπάρχειν τὰ οἰκεῖα ὄργανα, εἰ μέλλει 
ἀποτελεσθήσεσθαι τὸ ἔργον, οὕτω καὶ τῷ 
οἰκονομικῷ. τῶν δ' ὀργάνων τὰ μὲν ἄψυχα τὰ δὲ 
ἔμψυχα (οἷον τῷ κυβερνήτῃ ὁ μὲν οἴαξ ἄψυχον ὁ 
δὲ πρῳρεὺς ἔμψυχον· ὁ γὰρ ὑπηρέτης ἐν 
ὀργάνου εἴδει ταῖς τέχναις ἐστίν)· οὕτω καὶ τὸ 
κτῆμα ὄργανον πρὸς ζωήν ἐστι, καὶ ἡ κτῆσις 
πλῆθος ὀργάνων ἐστί, καὶ ὁ δοῦλος κτῆμά τι 
ἔμψυχον, καὶ ὥσπερ ὄργανον πρὸ ὀργάνων πᾶς 
ὑπηρέτης. εἰ γὰρ ἠδύνατο ἕκαστον τῶν ὀργάνων 
κελευσθὲν ἢ προαισθανόμενον ἀποτελεῖν τὸ 
αὑτοῦ ἔργον, ‹καὶ› ὥσπερ τὰ Δαιδάλου φασὶν ἢ 
τοὺς τοῦ Ἡφαίστου τρίποδας, οὕς φησιν ὁ 
ποιητὴς αὐτομάτους θεῖον δύεσθαι ἀγῶνα, 
οὕτως αἱ κερκίδες ἐκέρκιζον αὐταὶ καὶ τὰ πλῆκτρα 
ἐκιθάριζεν, οὐδὲν ἂν ἔδει οὔτε τοῖς ἀρχιτέκτοσιν 
[1254a] ὑπηρετῶν οὔτε τοῖς δεσπόταις δούλων. 
τὰ μὲν οὖν λεγόμενα ὄργανα ποιητικὰ ὄργανά 
ἐστι, τὸ δὲ κτῆμα πρακτικόν· ἀπὸ μὲν γὰρ τῆς 
κερκίδος ἕτερόν τι γίνεται παρὰ τὴν χρῆσιν αὐτῆς, 
ἀπὸ δὲ τῆς ἐσθῆτος καὶ τῆς κλίνης ἡ χρῆσις 
μόνον. ἔτι δ' ἐπεὶ διαφέρει ἡ ποίησις εἴδει καὶ ἡ 
πρᾶξις, καὶ δέονται ἀμφότεραι ὀργάνων, ἀνάγκη 
καὶ ταῦτα τὴν αὐτὴν ἔχειν διαφοράν. ὁ δὲ βίος 
πρᾶξις, οὐ ποίησις, ἐστιν· διὸ καὶ ὁ δοῦλος 
ὑπηρέτης τῶν πρὸς τὴν πρᾶξιν. τὸ δὲ κτῆμα 
λέγεται ὥσπερ καὶ τὸ μόριον. τό τε γὰρ μόριον οὐ 
μόνον ἄλλου ἐστὶ μόριον, ἀλλὰ καὶ ὅλως ἄλλου· 
ὁμοίως δὲ καὶ τὸ κτῆμα. διὸ ὁ μὲν δεσπότης τοῦ 
δούλου δεσπότης μόνον, ἐκείνου δ' οὐκ ἔστιν· ὁ 
δὲ δοῦλος οὐ μόνον δεσπότου δοῦλός ἐστιν, ἀλλὰ 
καὶ ὅλως ἐκείνου. 
   τίς μὲν οὖν ἡ φύσις τοῦ δούλου καὶ τίς ἡ 
δύναμις, ἐκ τούτων δῆλον· ὁ γὰρ μὴ αὑτοῦ φύσει 
ἀλλ' ἄλλου ἄνθρωπος ὤν, οὗτος φύσει δοῦλός 
ἐστιν, ἄλλου δ' ἐστὶν ἄνθρωπος ὃς ἂν κτῆμα ᾖ 
ἄνθρωπος ὤν, κτῆμα δὲ ὄργανον πρακτικὸν καὶ 
χωριστόν. 
  5. Πότερον δ' ἔστι τις φύσει τοιοῦτος ἢ οὔ, καὶ 
πότερον βέλτιον καὶ δίκαιόν τινι δουλεύειν ἢ οὔ, 
ἀλλὰ πᾶσα δουλεία παρὰ φύσιν ἐστί, μετὰ ταῦτα 
σκεπτέον. οὐ χαλεπὸν δὲ καὶ τῷ λόγῳ θεωρῆσαι 
καὶ ἐκ τῶν γινομένων καταμαθεῖν. τὸ γὰρ ἄρχειν 
καὶ ἄρχεσθαι οὐ μόνον τῶν ἀναγκαίων ἀλλὰ καὶ 
τῶν συμφερόντων ἐστί, καὶ εὐθὺς ἐκ γενετῆς ἔνια 
διέστηκε τὰ μὲν ἐπὶ τὸ ἄρχεσθαι τὰ δ' ἐπὶ τὸ 
ἄρχειν. καὶ εἴδη πολλὰ καὶ ἀρχόντων καὶ 
ἀρχομένων ἔστιν (καὶ ἀεὶ βελτίων ἡ ἀρχὴ ἡ τῶν 

dell'acquisto è parte dell'amministrazione familiare 
(infatti senza il necessario è impossibile sia vivere sia 
vivere bene), come ogni arte specifica possiede 
necessariamente strumenti appropriati se vuole 
compiere la sua opera, così deve averli l'amministratore. 
Degli strumenti alcuni sono inanimati, altri animati (ad 
esempio per il capitano della nave il timone è inanimato, 
l'ufficiale di prua è animato; in effetti nelle arti il 
subordinato è una specie di strumento): così pure ogni 
oggetto di proprietà è strumento per la vita e la 
proprietà è un insieme di strumenti: anche lo schiavo è 
un oggetto di proprietà animato e ogni servitore è come 
uno strumento che ha precedenza sugli altri strumenti. 
Se ogni strumento riuscisse a compiere la sua funzione o 
dietro un comando o prevedendolo in anticipo e, come 
dicono che fanno la statue di Dedalo o i tripodi di Efesto 
i quali, a sentire il poeta, «entrano di proprio impulso 
nel consesso divino», così anche le spole tessessero da 
sé e i plettri toccassero la cetra, i capi artigiani non 
avrebbero davvero bisogno di subordinati, né i padroni 
di schiavi. Quindi i cosiddetti strumenti sono strumenti 
di produzione, un oggetto di proprietà, invece, è 
strumento d'azione: così dalla spola si ricava qualcosa 
oltre l'uso che se ne fa, mentre dall'abito e dal letto 
l'uso soltanto. Inoltre, poiché produzione e azione 
differiscono specificamente ed hanno entrambe bisogno 
di strumenti, è necessario che anche tra questi ci sia la 
stessa differenza. Ora la vita è azione, non produzione, 
perciò lo schiavo è un subordinato nell'ordine degli 
strumenti d'azione. Il termine 'oggetto di proprietà' si 
usa allo stesso modo che il termine "parte": la parte non 
è solo parte d'un'altra cosa, ma appartiene interamente 
a un'altra cosa: così pure l'oggetto di proprietà. Per ciò, 
mentre il padrone è solo padrone dello schiavo e non 
appartiene allo schiavo, lo schiavo non è solo schiavo del 
padrone, ma appartiene interamente a lui.  
Dunque, quale sia la natura dello schiavo e quali le sue 
capacità, è chiaro da queste considerazioni: un essere 
che per natura non appartiene a se stesso ma a un altro, 
pur essendo uomo, questo è per natura schiavo: e 
appartiene a un altro chi, pur essendo uomo, è oggetto di 
proprietà: e oggetto di proprietà è uno strumento 
ordinato all'azione e separato.  
5. Se esista per natura un essere siffatto o no, e se sia 
meglio e giusto per qualcuno essere schiavo o no, e se 
anzi ogni schiavitù sia contro natura è quel che appresso 
si deve esaminare. Non è difficile farsene un'idea col 
ragionamento e capirlo da quel che accade. Comandare 
e essere comandato non solo sono tra le cose 
necessarie, ma anzi tra le giovevoli e certi esseri, subito 
dalla nascita, sono distinti, parte a essere comandati, 



38 

 

βελτιόνων ἀρχομένων, οἷον ἀνθρώπου ἢ θηρίου· 
τὸ γὰρ ἀποτελούμενον ὑπὸ τῶν βελτιόνων 
βέλτιον ἔργον· ὅπου δὲ τὸ μὲν ἄρχει τὸ δ' 
ἄρχεται, ἔστι τι τούτων ἔργον)· ὅσα γὰρ ἐκ 
πλειόνων συνέστηκε καὶ γίνεται ἕν τι κοινόν, εἴτε 
ἐκ συνεχῶν εἴτε ἐκ διῃρημένων, ἐν ἅπασιν 
ἐμφαίνεται τὸ ἄρχον καὶ τὸ ἀρχόμενον, καὶ τοῦτο 
ἐκ τῆς ἁπάσης φύσεως ἐνυπάρχει τοῖς ἐμψύχοις· 
καὶ γὰρ ἐν τοῖς μὴ μετέχουσι ζωῆς ἔστι τις ἀρχή, 
οἷον ἁρμονίας. ἀλλὰ ταῦτα μὲν ἴσως 
ἐξωτερικωτέρας ἐστὶ σκέψεως· τὸ δὲ ζῷον 
πρῶτον συνέστηκεν ἐκ ψυχῆς καὶ σώματος, ὧν τὸ 
μὲν ἄρχον ἐστὶ φύσει τὸ δ' ἀρχόμενον. δεῖ δὲ 
σκοπεῖν ἐν τοῖς κατὰ φύσιν ἔχουσι μᾶλλον τὸ 
φύσει, καὶ μὴ ἐν τοῖς διεφθαρμένοις· διὸ καὶ τὸν 
βέλτιστα διακείμενον καὶ κατὰ σῶμα καὶ κατὰ 
ψυχὴν ἄνθρωπον θεωρητέον, ἐν ᾧ τοῦτο δῆλον· 
τῶν γὰρ μοχθηρῶν ἢ [1254b] μοχθηρῶς ἐχόντων 
δόξειεν ἂν ἄρχειν πολλάκις τὸ σῶμα τῆς ψυχῆς 
διὰ τὸ φαύλως καὶ παρὰ φύσιν ἔχειν. 
   ἔστι δ' οὖν, ὥσπερ λέγομεν, πρῶτον ἐν ζῴῳ 
θεωρῆσαι καὶ δεσποτικὴν ἀρχὴν καὶ πολιτικήν· ἡ 
μὲν γὰρ ψυχὴ τοῦ σώματος ἄρχει δεσποτικὴν 
ἀρχήν, ὁ δὲ νοῦς τῆς ὀρέξεως πολιτικὴν ἢ 
βασιλικήν· ἐν οἷς φανερόν ἐστιν ὅτι κατὰ φύσιν καὶ 
συμφέρον τὸ ἄρχεσθαι τῷ σώματι ὑπὸ τῆς ψυχῆς, 
καὶ τῷ παθητικῷ μορίῳ ὑπὸ τοῦ νοῦ καὶ τοῦ 
μορίου τοῦ λόγον ἔχοντος, τὸ δ' ἐξ ἴσου ἢ 
ἀνάπαλιν βλαβερὸν πᾶσιν. πάλιν ἐν ἀνθρώπῳ καὶ 
τοῖς ἄλλοις ζῴοις ὡσαύτως· τὰ μὲν γὰρ ἥμερα 
τῶν ἀγρίων βελτίω τὴν φύσιν, τούτοις δὲ πᾶσι 
βέλτιον ἄρχεσθαι ὑπ' ἀνθρώπου· τυγχάνει γὰρ 
σωτηρίας οὕτως. ἔτι δὲ τὸ ἄρρεν πρὸς τὸ θῆλυ 
φύσει τὸ μὲν κρεῖττον τὸ δὲ χεῖρον, καὶ τὸ μὲν 
ἄρχον τὸ δ' ἀρχόμενον. τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον 
ἀναγκαῖον εἶναι καὶ ἐπὶ πάντων ἀνθρώπων. ὅσοι 
μὲν οὖν τοσοῦτον διεστᾶσιν ὅσον ψυχὴ σώματος 
καὶ ἄνθρωπος θηρίου (διάκεινται δὲ τοῦτον τὸν 
τρόπον ὅσων ἐστὶν ἔργον ἡ τοῦ σώματος χρῆσις, 
καὶ τοῦτ' ἐστ' ἀπ' αὐτῶν βέλτιστον), οὗτοι μέν εἰσι 
φύσει δοῦλοι, οἷς βέλτιόν ἐστιν ἄρχεσθαι ταύτην 
τὴν ἀρχήν, εἴπερ καὶ τοῖς εἰρημένοις. ἔστι γὰρ 
φύσει δοῦλος ὁ δυνάμενος ἄλλου εἶναι (διὸ καὶ 
ἄλλου ἐστίν), καὶ ὁ κοινωνῶν λόγου τοσοῦτον 
ὅσον αἰσθάνεσθαι ἀλλὰ μὴ ἔχειν. τὰ γὰρ ἄλλα ζῷα 
οὐ λόγῳ [αἰσθανόμενα] ἀλλὰ παθήμασιν 
ὑπηρετεῖ. καὶ ἡ χρεία δὲ παραλλάττει μικρόν· ἡ 
γὰρ πρὸς τἀναγκαῖα τῷ σώματι βοήθεια γίνεται 
παρ' ἀμφοῖν, παρά τε τῶν δούλων καὶ παρὰ τῶν 
ἡμέρων ζῴων. βούλεται μὲν οὖν ἡ φύσις καὶ τὰ 
σώματα διαφέροντα ποιεῖν τὰ τῶν ἐλευθέρων καὶ 

parte a comandare. E ci sono molte specie sia di chi 
comanda, sia di chi è comandato (e il comando migliore 
è sempre quello che si esercita sui migliori comandati, 
per esempio su un uomo anziché su un animale 
selvaggio, perché l'opera realizzata dai migliori è 
migliore e dove c'è da una parte chi comanda, dall'altra 
chi è comandato, allora si ha davvero un'opera di 
costoro). In realtà, in tutte le cose che risultano di una 
pluralità di parti e formano un'unica entità comune, 
siano tali parti continue o separate, si vede comandante 
e comandato: questo viene nelle creature animate dalla 
natura nella sua totalità e, in effetti, anche negli esseri 
che non partecipano di vita, c'è un principio 
dominatore, ad esempio nel modo musicale. Ma ciò 
probabilmente appartiene a una ricerca che esula dal 
nostro intento: il vivente, comunque, in primo luogo, è 
composto di anima e di corpo, e di questi la prima per 
natura comanda, l'altro è comandato. Bisogna 
esaminare quel che è naturale di preferenza negli esseri 
che stanno in condizione naturale e non nei degenerati, 
sicché, anche qui, si deve considerare l'uomo che sta 
nelle migliori condizioni e di corpo e d'anima, e in lui il 
principio fissato apparirà chiaro, mentre negli esseri 
viziati e che stanno in una condizione viziata si potrebbe 
vedere che spesso il corpo comanda sull'anima, proprio 
per tale condizione abietta e contro natura. Dunque, 
nell'essere vivente, in primo luogo, è possibile cogliere, 
come diciamo, l'autorità del padrone e dell'uomo di stato 
perché l'anima domina il corpo con l'autorità del 
padrone, l'intelligenza domina l'appetito con l'autorità 
dell'uomo di stato o del re, ed è chiaro in questi casi che 
è naturale e giovevole per il corpo essere soggetto 
all'anima, per la parte affettiva all'intelligenza e alla parte 
fornita di ragione, mentre una condizione di parità o 
inversa è nociva a tutti. Ora gli stessi rapporti esistono 
tra gli uomini e gli altri animali: gli animali domestici 
sono per natura migliori dei selvatici e a questi tutti è 
giovevole essere soggetti all'uomo, perché in tal modo 
hanno la loro sicurezza. Così pure nelle relazioni del 
maschio verso la femmina, l'uno è per natura superiore, 
l'altra inferiore, l'uno comanda, l'altra è comandata - ed è 
necessario che tra tutti gli uomini sia proprio in questo 
modo. Quindi quelli che differiscono tra loro quanto 
l'anima dal corpo o l'uomo dalla bestia, (e si trovano in 
tale condizione coloro la cui attività si riduce all'impiego 
delle forze fisiche ed è questo il meglio che se ne può 
trarre) costoro sono per natura schiavi, e il meglio per 
essi è star soggetti a questa forma di autorità, proprio 
come nei casi citati. In effetti è schiavo per natura chi può 
appartenere a un altro (per cui è di un altro) e chi in 
tanto partecipa di ragione in quanto può apprenderla, 



39 

 

τῶν δούλων, τὰ μὲν ἰσχυρὰ πρὸς τὴν ἀναγκαίαν 
χρῆσιν, τὰ δ' ὀρθὰ καὶ ἄχρηστα πρὸς τὰς τοιαύτας 
ἐργασίας, ἀλλὰ χρήσιμα πρὸς πολιτικὸν βίον 
(οὗτος δὲ καὶ γίνεται διῃρημένος εἴς τε τὴν 
πολεμικὴν χρείαν καὶ τὴν εἰρηνικήν), συμβαίνει 
δὲ πολλάκις καὶ τοὐναντίον, τοὺς μὲν τὰ σώματα 
ἔχειν ἐλευθέρων τοὺς δὲ τὰς ψυχάς· ἐπεὶ τοῦτό 
γε φανερόν, ὡς εἰ τοσοῦτον γένοιντο διάφοροι τὸ 
σῶμα μόνον ὅσον αἱ τῶν θεῶν εἰκόνες, τοὺς 
ὑπολειπομένους πάντες φαῖεν ἂν ἀξίους εἶναι 
τούτοις δουλεύειν. εἰ δ' ἐπὶ τοῦ σώματος τοῦτ' 
ἀληθές, πολὺ δικαιότερον ἐπὶ τῆς ψυχῆς τοῦτο 
διωρίσθαι· ἀλλ' οὐχ ὁμοίως ῥᾴδιον ἰδεῖν τό τε τῆς 
ψυχῆς κάλλος καὶ τὸ τοῦ σώματος. ὅτι μὲν 
[1255a] τοίνυν εἰσὶ φύσει τινὲς οἱ μὲν ἐλεύθεροι οἱ 
δὲ δοῦλοι, φανερόν, οἷς καὶ συμφέρει τὸ 
δουλεύειν καὶ δίκαιόν ἐστιν. 
 6.  Ὅτι δὲ καὶ οἱ τἀναντία φάσκοντες τρόπον 
τινὰ λέγουσιν ὀρθῶς, οὐ χαλεπὸν ἰδεῖν. διχῶς γὰρ 
λέγεται τὸ δουλεύειν καὶ ὁ δοῦλος. ἔστι γάρ τις 
καὶ κατὰ νόμον δοῦλος καὶ δουλεύων· ὁ γὰρ νόμος 
ὁμολογία τίς ἐστιν ἐν ᾗ τὰ κατὰ πόλεμον 
κρατούμενα τῶν κρατούντων εἶναί φασιν. τοῦτο 
δὴ τὸ δίκαιον πολλοὶ τῶν ἐν τοῖς νόμοις ὥσπερ 
ῥήτορα γράφονται παρανόμων, ὡς δεινὸν ‹ὂν› εἰ 
τοῦ βιάσασθαι δυναμένου καὶ κατὰ δύναμιν 
κρείττονος ἔσται δοῦλον καὶ ἀρχόμενον τὸ 
βιασθέν. καὶ τοῖς μὲν οὕτως δοκεῖ τοῖς δ' ἐκείνως, 
καὶ τῶν σοφῶν. αἴτιον δὲ ταύτης τῆς 
ἀμφισβητήσεως, καὶ ὃ ποιεῖ τοὺς λόγους 
ἐπαλλάττειν, ὅτι τρόπον τινὰ ἀρετὴ τυγχάνουσα 
χορηγίας καὶ βιάζεσθαι δύναται μάλιστα, καὶ ἔστιν 
ἀεὶ τὸ κρατοῦν ἐν ὑπεροχῇ ἀγαθοῦ τινος, ὥστε 
δοκεῖν μὴ ἄνευ ἀρετῆς εἶναι τὴν βίαν, ἀλλὰ περὶ 
τοῦ δικαίου μόνον εἶναι τὴν ἀμφισβήτησιν (διὰ 
γὰρ τοῦτο τοῖς μὲν εὔνοια δοκεῖ τὸ δίκαιον εἶναι, 
τοῖς δ' αὐτὸ τοῦτο δίκαιον, τὸ τὸν κρείττονα 
ἄρχειν)· ἐπεὶ διαστάντων γε χωρὶς τούτων τῶν 
λόγων οὔτε ἰσχυρὸν οὐθὲν ἔχουσιν οὔτε πιθανὸν 
ἅτεροι λόγοι, ὡς οὐ δεῖ τὸ βέλτιον κατ' ἀρετὴν 
ἄρχειν καὶ δεσπόζειν. ὅλως δ' ἀντεχόμενοί τινες, 
ὡς οἴονται, δικαίου τινός (ὁ γὰρ νόμος δίκαιόν τι) 
τὴν κατὰ πόλεμον δουλείαν τιθέασι δικαίαν, ἅμα 
δ' οὔ φασιν· τήν τε γὰρ ἀρχὴν ἐνδέχεται μὴ 
δικαίαν εἶναι τῶν πολέμων, καὶ τὸν ἀνάξιον 
δουλεύειν οὐδαμῶς ἂν φαίη τις δοῦλον εἶναι· εἰ 
δὲ μή, συμβήσεται τοὺς εὐγενεστάτους εἶναι 
δοκοῦντας δούλους εἶναι καὶ ἐκ δούλων, ἐὰν 
συμβῇ πραθῆναι ληφθέντας. διόπερ αὐτοὺς οὐ 
βούλονται λέγειν δούλους, ἀλλὰ τοὺς 
βαρβάρους. καίτοι ὅταν τοῦτο λέγωσιν, οὐθὲν 

ma non averla: gli altri animali non sono soggetti alla 
ragione, ma alle impressioni. Quanto all'utilità, la 
differenza è minima: entrambi prestano aiuto con le 
forze fisiche per le necessità della vita, sia gli schiavi, sia 
gli animali domestici. Perciò la natura vuoi segnare una 
differenza nel corpo dei liberi e degli schiavi: gli uni 
l'hanno robusto per i servizi necessari, gli altri eretto e 
inutile a siffatte attività, ma adatto alla vita politica (e 
questa si trova distinta tra le occupazioni di guerra e di 
pace): spesso però accade anche il contrario, taluni, 
cioè, hanno il corpo di liberi, altri l'anima, che certo, se i 
liberi avessero un fisico tanto diverso quanto le statue 
degli dèi, tutti, è evidente, ammetterebbero che gli altri 
meritano di essere loro schiavi: e se questo è vero nei 
riguardi del corpo, tanto più giusto sarebbe porlo nei 
riguardi dell'anima: invece non è ugualmente facile 
vedere la bellezza dell'anima e quella del corpo. 
Dunque, è evidente che taluni sono per natura liberi, 
altri, schiavi, e che per costoro è giusto essere schiavi.  
6. Tuttavia non è difficile vedere che quanti ammettono 
il contrario in qualche modo dicono bene. 'Schiavitù' e 
'schiavo' sono presi in due sensi: c'è in realtà uno schiavo 
e una schiavitù anche secondo la legge e questa legge è 
un accordo per cui ciò che si è vinto in guerra dicono 
appartenere al vincitore. Ora questo diritto molti giuristi 
accusano d'illegalità come si accusa un oratore: essi 
trovano strano che, se uno è in grado di esercitare 
violenza ed è superiore in forza, l'altro, la vittima, sia 
schiavo e soggetto. E anche tra i dotti c'è chi la pensa in 
questo modo, chi in quello. Il motivo di tale discussione e 
che produce l'alternanza degli argomenti è il seguente: in 
un certo senso la virtù, quando ha i mezzi, può più di ogni 
altro anche far violenza ed è sempre la parte che domina 
a possedere una certa superiorità in qualche bene, sicché 
pare che non ci sia forza senza virtù e che quindi la 
discussione verta soltanto intorno al giusto. Per ciò gli uni 
credono che il giusto sia benevolenza, gli altri invece che 
sia proprio il dominio del più forte. Ma se queste tesi 
vengono prese separatamente, non è più valida né 
plausibile l'altra tesi, in quanto che non deve dominare 
ed essere padrone chi è migliore per virtù. Alcuni poi, 
rifacendosi del tutto, com'essi pensano, a una certa 
concezione del giusto (perché la legge esprime una 
certa forma di giusto) ammettono che la schiavitù di 
guerra sia giusta, ma nello stesso tempo la negano, 
perché è possibile che la causa della guerra non sia 
giusta e nessuno, in alcun modo, direbbe schiavo chi 
non merita di servire: se no, succederà che persone 
ritenute nobilissime siano schiavi e discendenti di 
schiavi, qualora capiti che siano presi prigionieri e 
venduti: per tale motivo essi non vogliono dire schiavi 



40 

 

ἄλλο ζητοῦσιν ἢ τὸ φύσει δοῦλον ὅπερ ἐξ ἀρχῆς 
εἴπομεν· ἀνάγκη γὰρ εἶναί τινας φάναι τοὺς μὲν 
πανταχοῦ δούλους τοὺς δ' οὐδαμοῦ. τὸν αὐτὸν 
δὲ τρόπον καὶ περὶ εὐγενείας· αὑτοὺς μὲν γὰρ οὐ 
μόνον παρ' αὑτοῖς εὐγενεῖς ἀλλὰ πανταχοῦ 
νομίζουσιν, τοὺς δὲ βαρβάρους οἴκοι μόνον, ὡς 
ὄν τι τὸ μὲν ἁπλῶς εὐγενὲς καὶ ἐλεύθερον τὸ δ' 
οὐχ ἁπλῶς, ὥσπερ καὶ ἡ Θεοδέκτου Ἑλένη φησὶ 
   "θείων δ' ἀπ' ἀμφοῖν ἔκγονον ῥιζωμάτων 
   τίς ἂν προσειπεῖν ἀξιώσειεν λάτριν;" 
ὅταν δὲ τοῦτο λέγωσιν, οὐθενὶ ἀλλ' ἢ ἀρετῇ καὶ 
κακίᾳ διορίζουσι τὸ δοῦλον καὶ ἐλεύθερον, καὶ 
τοὺς εὐγενεῖς καὶ τοὺς [1255b] δυσγενεῖς. 
ἀξιοῦσι γάρ, ὥσπερ ἐξ ἀνθρώπου ἄνθρωπον καὶ 
ἐκ θηρίων γίνεσθαι θηρίον, οὕτω καὶ ἐξ ἀγαθῶν 
ἀγαθόν. ἡ δὲ φύσις βούλεται μὲν τοῦτο ποιεῖν 
πολλάκις, οὐ μέντοι δύναται. 
   ὅτι μὲν οὖν ἔχει τινὰ λόγον ἡ ἀμφισβήτησις, καὶ 
οὐκ ‹ἀεί› εἰσιν οἱ μὲν φύσει δοῦλοι οἱ δ' 
ἐλεύθεροι, δῆλον, καὶ ὅτι ἔν τισι διώρισται τὸ 
τοιοῦτον, ὧν συμφέρει τῷ μὲν τὸ δουλεύειν τῷ δὲ 
τὸ δεσπόζειν [καὶ δίκαιον], καὶ δεῖ τὸ μὲν ἄρχεσθαι 
τὸ δ' ἄρχειν ἣν πεφύκασιν ἀρχὴν ἄρχειν, ὥστε καὶ 
δεσπόζειν, τὸ δὲ κακῶς ἀσυμφόρως ἐστὶν ἀμφοῖν 
(τὸ γὰρ αὐτὸ συμφέρει τῷ μέρει καὶ τῷ ὅλῳ, καὶ 
σώματι καὶ ψυχῇ, ὁ δὲ δοῦλος μέρος τι τοῦ 
δεσπότου, οἷον ἔμψυχόν τι τοῦ σώματος 
κεχωρισμένον δὲ μέρος· διὸ καὶ συμφέρον ἐστί τι 
καὶ φιλία δούλῳ καὶ δεσπότῃ πρὸς ἀλλήλους τοῖς 
φύσει τούτων ἠξιωμένοις, τοῖς δὲ μὴ τοῦτον τὸν 
τρόπον, ἀλλὰ κατὰ νόμον καὶ βιασθεῖσι, 
τοὐναντίον). 

costoro, ma i barbari. Ora, quando dicono così, non 
cercano altro che la nozione di schiavo per natura, di cui 
abbiamo parlato all'inizio: infatti è necessario affermare 
che alcuni sono schiavi in ogni luogo, altri in nessuno. Lo 
stesso principio vale pure per la nobiltà: i Greci credono 
che sono nobili non soltanto in patria, ma dappertutto, 
che i barbari lo sono soltanto in patria, nella 
supposizione che esista una nobiltà e una libertà 
assoluta e un'altra non assoluta, come dice pure l'Elena 
di Teodette:  
    Me che discendo da divini genitori  

    chi mai presumerebbe di chiamarmi serva?  

Quando dicono ciò, non distinguono altro che con 
buono e cattivo schiavitù e libertà, nobili e ignobili, 
perché ritengono che, come da uomo nasce uomo e da 
bestia nasce bestia, così pure da buoni il buono. Ora la 
natura vuole spesso far ciò, ma non ci riesce. E' chiaro 
dunque che la discussione ha un certo motivo e non 
sempre ci sono da una parte gli schiavi per natura, 
dall'altra i liberi e che in certi casi la distinzione esiste e 
che allora agli uni giova l'essere schiavi, agli altri l'essere 
padroni e gli uni devono obbedire, gli altri esercitare 
quella forma di autorità a cui da natura sono stati disposti 
e quindi essere effettivamente padroni: al contrario 
esercitare male l'autorità comporta un danno per tutt'e 
due (la parte e il tutto, come il corpo e l'anima, hanno gli 
stessi interessi e lo schiavo è una parte del padrone, è 
come se fosse una parte del corpo viva ma separata: per 
ciò esiste un interesse, un'amicizia reciproca tra schiavo e 
padrone nel caso che hanno meritato di essere tali da 
natura: quando invece tali rapporti sono determinati non 
in questo modo, ma solo in forza della legge e della 
violenza, è tutto il contrario). 

Scoli alla Retorica di Aristotele 
” καὶ ὡς ἐν τῷ Μεσσηνιακῷ λέγει Ἀλκιδάμας, 
“ἐλευθέρους ἀφῆκε πάντας θεός, οὐδένα δοῦλον 
ἡ φύσις πεποίηκεν”. 

E come disse Alcidamante nel Messeniaco, la divinità ha 
creato tutti liberi, la natura non ha formato nessuno 
schiavo. 

Catone, De agri cultura, 2  
 [2] Pater familias, […] Auctionem uti faciat: 
vendat oleum, si pretium habeat; vinum, 
frumentum quod supersit, vendat; boves vetulos, 
armenta delicula, oves deliculas, lanam, pelles, 
plostrum vetus, ferramenta vetera, servum 
senem, servum morbosum, et si quid aliud 
supersit, vendat 

(Il padrone) venda all’asta a chi offre di più: venda l’olio 
se il prezzo è giusto; venda il grano che sopravanza, i 
buoi vecchi, le bestie già svezzate, gli agnelli slattati, la 
lana, le pelli, il carro vecchio, gli arnesi vecchi, lo schiavo 
vecchio, lo schiavo ammalato. Venda tutto quello che è 
in eccedenza.” 

Varrone, De re rustica, 1,17  
Nunc dicam, agri quibus rebus colantur. Quas res 
alii dividunt in duas partes, in homines et 
adminicula hominum, sine quibus rebus colere 
non possunt; alii in tres partes, instrumenti genus 

Ora dirò dei campi, con quali mezzi si coltivano. Alcuni 
dividono queste cose in due parti, uomini e strumenti 
degli uomini, senza di cui non possono coltivare; altri in 
tre parti, un tipo di strumento vocale, nel quale sono gli 



41 

 

vocale et semivocale et mutum, vocale, in quo 
sunt servi, semivocale, in quo sunt boves, mutum, 
in quo sunt plaustra.  

schiavi, un tipo semivocale, nel quale troviamo i buoi, un 
tipo muto, nel quale sono i carri. 
 
 
 

Cicerone, Epistulae Ad Familiares – 16, 14  
TULLIUS TIRONI S. 
Andricus postridie ad me venit, quam 
exspectaram; itaque habui noctem plenam 
timoris ac miseriae. Tuis litteris nihilo sum factus 
certior, quomodo te haberes, sed tamen sum 
recreatus. Ego omni delectatione litterisque 
omnibus careo, quas ante, quam te videro, 
attingere non possum. Medico mercedis quantum 
poscet promitti iubeto: id scripsi ad Ummium. 
Audio te animo angi et medicum dicere ex eo te 
laborare: si me diligis, excita ex somno tuas 
litteras humanitatemque, propter quam mihi es 
carissimus; nunc opus est te animo valere, ut 
corpore possis: id quum tua, tum mea causa 
facias, a te peto. Etiam atque etiam vale. 

Tullio saluta Tirone 
Andrico è venuto da me il giorno dopo rispetto a quanto 
mi ero aspettato; di conseguenza ho trascorso una notte 
piena di paure e angosce. Non sono stato informato di 
nulla dalla tua lettera riguardo a come stai, ma 
nonostante ciò mi sono sollevato. Sento la mancanza di 
tutto il piacere e di tutti gli studi letterari ai quali, prima 
di vederti, non posso dedicarmi. Ordina che si prometta 
al medico quanto chiede di paga: ho scritto ciò a 
Ummio. Sento che sei addolorato e che il medico dice 
che ti sei ammalato per questo. Se ti sono caro, sveglia 
la tua sensibilità e la tua cultura letteraria, grazie alla 
quale mi sei carissimo. Ora è necessario che tu stia bene 
nell'animo affinchè tu possa (stare bene) nel corpo. E ti 
chiedo di fare ciò sia per me che per te. E ancora una 
volta stammi bene. 

Valerio Massimo, Factorum et dictorum memorabilium libri 
Il due truci aneddoti sono collocati nel VI libro, dedicato agli exempla di pudicitia. 
6.1.3 Nec alio robore animi praeditus fuit Pontius 
Aufidianus eques Romanus, qui, postquam 
conperit filiae suae uirginitatem a paedagogo 
proditam Fannio Saturnino, non contentus 
sceleratum servum adfecisse supplicio etiam 
ipsam puellam necauit. Ita ne turpes eius nuptias 
celebraret, acerbas exequias duxit. 
6.1.4 Quid P. Maenius, quam severum pudicitiae 
custodem egit! in libertum namque gratum 
admodum sibi animadvertit, quia eum nubilis iam 
aetatis filiae suae osculum dedisse cognoverat, 
cum praesertim non libidine, sed errore lapsus 
videri posset. Ceterum amaritudine poenae 
teneris adhuc puellae sensibus castitatis 
disciplinam ingenerari magni aestimavit eique tam 
tristi exemplo praecepit ut non solum virginitatem 
inlibatam, sed etiam oscula ad virum sincera 
perferret. 

Di non diversa forza d'animo fu dotato Ponzio Aufidiano, 
cavaliere romano, il quale, venuto a sapere che sua figlia 
era stata deflorata dal pedagogo Fannio Saturnino, non 
contento di aver mandato a morte lo scellerato servo, 
uccise anche la giovinetta. Così, per non celebrarne le 
vergognose nozze, ne celebrò le dolorose esequie 
Che diremo di Publio Menio, ahi quanto severo custode 
della pudicizia. Egli punì un liberto, che pur gli era 
carissimo, perché aveva saputo da lui essere stata 
baciata sua figlia, già in età da marito: anche se poteva 
parere che colui avesse commesso questa imprudenza 
per errore, non per mero desiderio. Ma con la severità 
del castigo inflitto Menio volle dimostrare quanto fosse 
importante per lui inculcare l'abitudine alla castità nei 
sensi ancor teneri della giovinetta, cui insegnò con una 
punizione così severa non solo a conservare illibata la 
verginità, ma anche a far dono di baci purissimi al suo 
futuro sposo 

Filone di Alessandria (20 a.C. c– 45 d.C. circa), De specialibus legibus II (da Crisippo) 
[69] ἀλλὰ γὰρ οὐ θεράπουσι μόνον ἐκεχειρίαν 
ἔδωκεν ὁ νόμος ταῖς ἑβδόμαις, ἀλλὰ καὶ κτήνεσι· 
καίτοι φύσει θεράποντες μὲν ἐλεύθεροι 
γεγόνασιν ‑ ἄνθρωπος γὰρ ἐκ φύσεως δοῦλος 
οὐδείς 

La legge non ha concesso risposo il sabato solo ai servi, 
ma anche agli animali; benché per natura i servi siano 
nati liberi: nessun uomo è infatti schiavo per natura. 

S. Paolo, Lettera ai Galati, 3, 26-29 
26 πάντες γὰρ υἱοὶ Θεοῦ ἐστε διὰ τῆς πίστεως ἐν 26Tutti voi infatti siete figli di Dio mediante la fede in 



42 

 

Χριστῷ Ἰησοῦ· 27 ὅσοι γὰρ εἰς Χριστὸν 
ἐβαπτίσθητε, Χριστὸν ἐνεδύσασθε. 28 οὐκ ἔνι 
Ἰουδαῖος οὐδὲ Ἕλλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδὲ 
ἐλεύθερος, οὐκ ἔνι ἄρσεν καὶ θῆλυ· πάντες γὰρ 
ὑμεῖς εἷς ἐστε ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ. 29 εἰ δὲ ὑμεῖς 
Χριστοῦ, ἄρα τοῦ Ἀβραὰμ σπέρμα ἐστὲ καὶ κατ' 
ἐπαγγελίαν κληρονόμοι. 

Cristo Gesù, 27 poiché quanti siete stati battezzati in 
Cristo vi siete rivestiti di Cristo. 28 Non c'è Giudeo né 
Greco; non c'è schiavo né libero; non c'è maschio e 
femmina, perché tutti voi siete uno in Cristo Gesù. 29 Se 
appartenete a Cristo, allora siete discendenza di 
Abramo, eredi secondo la promessa.  

S. Paolo, Lettera ai Colossesi, 3,11, 22; 4,1 
ὅπου οὐκ ἔνι Ἕλλην καὶ Ἰουδαῖος, περιτομὴ καὶ 
ἀκροβυστία, βάρβαρος, Σκύθης, δοῦλος, 
ἐλεύθερος, ἀλλὰ τὰ πάντα καὶ ἐν πᾶσι Χριστός. 
(…) 
Οἱ δοῦλοι ὑπακούετε κατὰ πάντα τοῖς κατὰ 
σάρκα κυρίοις, μὴ ἐν ὀφθαλμοδουλίαις, ὡς 
ἀνθρωπάρεσκοι, ἀλλ' ἐν ἁπλότητι καρδίας, 
φοβούμενοι τὸν Θεόν. (…) 
Οἱ κύριοι τὸ δίκαιον καὶ τὴν ἰσότητα τοῖς δούλοις 
παρέχεσθε, εἰδότες ὅτι καὶ ὑμεῖς ἔχετε Κύριον ἐν 
οὐρανοῖς.  

Qui non c'è più Greco o Giudeo, circoncisione o 
incirconcisione, barbaro o Scita, schiavo o libero, ma 
Cristo è tutto in tutti.  
Voi, servi, siate docili in tutto con i vostri padroni 
terreni; non servendo solo quando vi vedono, come si fa 
per piacere agli uomini, ma con cuore semplice e nel 
timore del Signore.  
Voi, padroni, date ai vostri servi ciò che è giusto ed 
equo, sapendo che anche voi avete un padrone in cielo.  
 

 

 

 

S. Paolo, Προς Φιλήμονα 
La lettera a Filèmone è la più breve lettera di Paolo di Tarso, unanimemente attribuitagli fin dai primi 

secoli. E una sorta di biglietto di raccomandazione con cui Paolo, che scrive da una prigione (Roma, 

Cesarea marittima o più probabilmente Efeso, dove soggiornò fra il 52 e il 55), invita Filèmone, 

personaggio non altrimenti noto, e tutta la comunità cristiana locale a riaccogliere il servo Onesimo, da lui 

fuggito e divenuto, dopo la conversione, un collaboratore dell’apostolo. Il fatto che il nome di Onesimo e 

quello di Archippo, fra i destinatari della lettera, ricorrano nella lettera di Paolo ai Colossesi (Colossi era una 

città dell’Asia Minore, a 150 km circa da Efeso) fa pensare che anche Filemone appartenesse a questa 

comunitò cristiana, non fondata da Paolo, ma dal suo collaboratore Epafra, e ne fosse il capo, assieme ad 

Appia, forse la moglie.  
Testo greco Vulgata Traduzione italiana 
 
1 Παῦλος, δέσμιος Χριστοῦ Ἰησοῦ 
καὶ Τιμόθεος ὁ ἀδελφὸς Φιλήμονι 
τῷ ἀγαπητῷ καὶ συνεργῷ ἡμῶν 2 
καὶ Ἀπφίᾳ τῇ ἀδελφῇ καὶ Ἀρχίππῳ 
τῷ συστρατιώτῃ ἡμῶν καὶ τῇ κατ' 
οἶκόν σου ἐκκλησίᾳ· 3 χάρις ὑμῖν 
καὶ εἰρήνη ἀπὸ Θεοῦ πατρὸς ἡμῶν 
καὶ Κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ.  
 
4 Εὐχαριστῶ τῷ Θεῷ μου πάντοτε 
μνείαν σου ποιούμενος ἐπὶ τῶν 
προσευχῶν μου, 5 ἀκούων σου τὴν 
ἀγάπην καὶ τὴν πίστιν ἣν ἔχεις πρὸς 

  
[1] 1 Paulus vinctus Iesu Christi 
et Timotheus frater Philemoni 
dilecto et adiutori nostro, 2 et 
Appiae sorori et Archippo 
commilitoni nostro et ecclesiae, 
quae in domo tua est: 3 gratia 
vobis et pax a Deo Patre nostro 
et Domino Iesu Christo. 
 
4 Gratias ago Deo meo semper 
memoriam tui faciens in 
orationibus meis, 5 audiens 
caritatem tuam et fidem quam 

Prescritto 
1 Paolo, prigioniero198 di Cristo 
Gesù, e il fratello Timòteo al 
nostro caro collaboratore 
Filèmone, 2 alla sorella Appia, ad 
Archippo nostro compagno 
d'armi199 e alla comunità che si 
raduna nella tua casa: 3 grazia a 
voi e pace da Dio nostro Padre e 
dal Signore Gesù Cristo. 
Proemio (Ringraziamento) 
4 Rendo sempre grazie a Dio 
ricordandomi di te nelle mie 
preghiere, 5 perché sento 

                                                      
198 La lettera è scritta durante una delle prigionie di Paolo, forse ad Efeso, e sfrutta quesa sua condizione per equipararsi 
allo schiavo Onesimo. 
199 Espressione metaforica per indicare la militia Christi, il combattimento (spirituale) per la fede. 



43 

 

τὸν Κύριον Ἰησοῦν καὶ εἰς πάντας 
τοὺς ἁγίους, 6 ὅπως ἡ κοινωνία τῆς 
πίστεώς σου ἐνεργὴς γένηται ἐν 
ἐπιγνώσει παντὸς ἀγαθοῦ τοῦ ἐν 
ἡμῖν εἰς Χριστόν Ἰησοῦν. 7 χάριν 
γὰρ ἔχομεν πολλὴν καὶ παράκλησιν 
ἐπὶ τῇ ἀγάπῃ σου, ὅτι τὰ σπλάγχνα 
τῶν ἁγίων ἀναπέπαυται διὰ σοῦ, 
ἀδελφέ.  
 
 
 
8 Διό, πολλὴν ἐν Χριστῷ παρρησίαν 
ἔχων ἐπιτάσσειν σοι τὸ ἀνῆκον, 9 
διὰ τὴν ἀγάπην μᾶλλον παρακαλῶ, 
τοιοῦτος ὢν ὡς Παῦλος πρεσβύτης, 
νυνὶ δὲ καὶ δέσμιος Ἰησοῦ Χριστοῦ, 
10 παρακαλῶ σε περὶ τοῦ ἐμοῦ 
τέκνου, ὃν ἐγέννησα ἐν τοῖς 
δεσμοῖς μου, Ὀνήσιμον, 11 τόν 
ποτέ σοι ἄχρηστον νυνὶ δὲ σοὶ καὶ 
ἐμοὶ εὔχρηστον, ὃν ἀνέπεμψά 12 
σὺ δὲ αὐτόν, τοῦτ' ἔστι τὰ ἐμὰ 
σπλάγχνα προσλαβοῦ· 13 ὃν ἐγὼ 
ἐβουλόμην πρὸς ἐμαυτὸν κατέχειν, 
ἵνα ὑπὲρ σοῦ διακονῇ μοι ἐν τοῖς 
δεσμοῖς τοῦ εὐαγγελίου, 14 χωρὶς 
δὲ τῆς σῆς γνώμης οὐδὲν ἠθέλησα 
ποιῆσαι, ἵνα μὴ ὡς κατὰ ἀνάγκην 
τὸ ἀγαθόν σου ᾖ, ἀλλὰ κατὰ 
ἑκούσιον.  
 
 
 
15 τάχα γὰρ διὰ τοῦτο ἐχωρίσθη 
πρὸς ὥραν ἵνα αἰώνιον αὐτὸν 
ἀπέχῃς, 16 οὐκέτι ὡς δοῦλον ἀλλ 
ὑπὲρ δοῦλον, ἀδελφὸν ἀγαπητόν, 
μάλιστα ἐμοί, πόσῳ δὲ μᾶλλον σοὶ 
καὶ ἐν σαρκὶ καὶ ἐν Κυρίῳ.  
 
 
17 Εἰ οὖν με ἔχεις κοινωνόν, 
προσλαβοῦ αὐτὸν ὡς ἐμέ. 18 εἰ δέ 
τι ἠδίκησέ σε ἢ ὀφείλει, τοῦτο ἐμοὶ 
ἐλλόγει· 19 ἐγὼ Παῦλος ἔγραψα τῇ 

habes in Domino Iesu et in 
omnes sanctos 6 ut 
communicatio fidei tuae evidens 
fiat in agnitione omnis boni in 
nobis in Christo Iesu; 7 gaudium 
enim magnum habui et 
consolationem in caritate tua 
quia viscera sanctorum 
requieverunt per te, frater. 
 
 
 
8 Propter quod multam fiduciam 
habentes in Christo Iesu 
imperandi tibi, quod ad rem 
pertinet, 9 propter caritatem 
magis obsecro, cum sis talis ut 
Paulus senex, nunc autem et 
vinctus Iesu Christi; 10 obsecro 
te de meo filio, quem genui in 
vinculis Onesimo, 11 qui tibi 
aliquando inutilis, fuit nunc 
autem et tibi et mihi utilis, 12 
quem remisi tu autem illum, id 
est mea viscera, suscipe; 13 
quem ego volueram mecum 
detinere ut pro te mihi 
ministraret in vinculis evangelii. 
14 Sine consilio autem tuo nihil 
volui facere, uti ne velut ex 
necessitate bonum tuum esset 
sed voluntarium.  
 
15 Forsitan enim ideo discessit 
ad horam a te ut aeternum illum 
reciperes, 16 iam non ut servum 
sed plus servo, carissimum 
fratrem, maxime mihi quanto 
autem magis tibi et in carne et in 
Domino. 
 
 
17 Si ergo habes me socium, 
suscipe illum sicut me. 18 Si 
autem aliquid nocuit tibi aut 
debet, hoc mihi inputa. 19 Ego 

parlare della tua carità per gli 
altri e della fede che hai nel 
Signore Gesù e verso tutti i santi. 
6 La tua partecipazione alla fede 
diventi efficace per la 
conoscenza di tutto il bene che 
si fa tra voi per Cristo. 7 La tua 
carità è stata per me motivo di 
grande gioia e consolazione, 
fratello, poiché il cuore200 dei 
credenti è stato confortato per 
opera tua. 
Presentazione del caso 
8 Per questo, pur avendo in 
Cristo piena libertà di 
comandarti ciò che devi fare, 9 
preferisco pregarti in nome della 
carità, così qual io sono, Paolo, 
vecchio, e ora anche prigioniero 
per Cristo Gesù; 10 ti prego 
dunque per il mio figlio, che ho 
generato in catene,201 11 
Onesimo, quello che un giorno ti 
fu inutile, ma ora è utile a te e a 
me. 
12 Te l'ho rimandato, lui, il mio 
cuore.202 13 Avrei voluto 
trattenerlo presso di me perché 
mi servisse in vece tua nelle 
catene che porto per il vangelo. 
14 Ma non ho voluto far nulla 
senza il tuo parere, perché il 
bene che farai non sapesse di 
costrizione, ma fosse spontaneo. 
 
Esortazione 
15 Forse per questo è stato 
separato da te per un momento 
perché tu lo riavessi per sempre; 
16 non più però come schiavo, 
ma molto più che schiavo, come 
un fratello carissimo in primo 
luogo a me, ma quanto più a te, 
sia come uomo, sia come fratello 
nel Signore. 17 Se dunque tu mi 
consideri come amico, accoglilo 

                                                      
200 Nel testo greco si utilizza il termine σπλάγχνα, lat. viscera, tipico nel Nuovo Testamento per indicare un affetto 
viscerale. 
201 In quanto Onesimo aveva abbracciato la fede cristiana grazie a Paolo, all’epoca in carcere. 
202 Lett. “Le mie viscere”  



44 

 

ἐμῇ χειρί, ἐγὼ ἀποτίσω· ἵνα μὴ 
λέγω σοι ὅτι καὶ σεαυτόν μοι 
προσοφείλεις. 
 
  
20 ναί, ἀδελφέ, ἐγώ σου ὀναίμην 
ἐν Κυρίῳ· ἀνάπαυσόν μου τὰ 
σπλάγχνα ἐν Κυρίῳ.  
 
 
21 Πεποιθὼς τῇ ὑπακοῇ σου 
ἔγραψά σοι, εἰδὼς ὅτι καὶ ὑπὲρ ὃ 
λέγω ποιήσεις. 22 ἅμα δὲ καὶ 
ἑτοίμαζέ μοι ξενίαν, ἐλπίζω γὰρ ὅτι 
διὰ τῶν προσευχῶν ὑμῶν 
χαρισθήσομαι ὑμῖν. 
 
  
23 Ἀσπάζεταί σε Ἐπαφρᾶς ὁ 
συναιχμάλωτός μου ἐν Χριστῷ 
Ἰησοῦ, 24 Μᾶρκος, Ἀρίσταρχος, 
Δημᾶς, Λουκᾶς, οἱ συνεργοί μου.  
 
25 Ἡ χάρις τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ 
Χριστοῦ μετὰ τοῦ πνεύματος ὑμῶν· 
ἀμήν. 

Paulus scripsi mea manu, ego 
reddam ut non dicam tibi quod 
et te ipsum mihi debes.  
 
20 Ita frater, ego te fruar in 
Domino; refice viscera mea in 
Domino. 
 
 
21 Confidens oboedientia tua 
scripsi tibi, sciens quoniam et 
super id quod dico facies. 22 
Simul autem et para mihi 
hospitium, nam spero per 
orationes vestras donari me 
vobis. 
 
23 Salutat te Epaphras, 
concaptivus meus in Christo 
Iesu, 24 Marcus Aristarchus 
Demas Lucas, adiutores mei. 
25 Gratia Domini nostri Iesu 
Christi cum spiritu vestro. Amen. 

come me stesso. 18 E se in 
qualche cosa ti ha offeso o ti è 
debitore, metti tutto sul mio 
conto. 19 Lo scrivo di mio 
pugno, io, Paolo: pagherò io 
stesso. Per non dirti che anche 
tu mi sei debitore e proprio di te 
stesso!203 20 Sì, fratello! Che io 
possa ottenere da te questo 
favore nel Signore; da’ questo 
sollievo al mio cuore in Cristo! 
Postscritto (saluti) 
21 Ti scrivo fiducioso nella tua 
docilità, sapendo che farai anche 
più di quanto ti chiedo. 22 Al 
tempo stesso preparami un 
alloggio, perché spero, grazie 
alle vostre preghiere, di esservi 
restituito. 
23 Ti saluta Epafra, mio 
compagno di prigionia per Cristo 
Gesù, 24 con Marco,204 
Aristarco, Dema e Luca,205 miei 
collaboratori.  
25 La grazia del Signore Gesù 
Cristo sia con il vostro spirito. 

 
 
 
 
 
 
 
 
Plinio il Giovane, Epistulae, VIII, 16: Dolore di Plinio per le malattie dei servi. 

 
C. PLINIUS PATERNO206 SUO S. 
 
1 Confecerunt me infirmitates meorum,207 mortes etiam, et quidem iuvenum. Solacia duo nequaquam paria 
tanto dolori, solacia tamen: unum facilitas manumittendi208 — videor enim non omnino immaturos perdidisse, 

                                                      
203 In quanto Paolo gli aveva trasmesso la fede. 
204 Forse l’evangelista. 
205 Forse l’evangelista. 
206 Amico di Plinio non altrimenti noto. Probabilmente la lettera è stata scritta a Tifernum nell’estate del 107. 
207 Dalle iscrizioni funerarie risulta che il periodo di maggiori morti era fra luglio e ottobre.  
208 Plinio non si limitava ad affrancare gli schiavi nella formula inter amicos, che attribuiva loro la categoria dei Latini 

iuniani, ma cercava di fare acquistare loro la cittadinanza romana (ius Quiritium), attraverso una manomissione ufficiale o 
una concessione imperiale. L’affrancamento degli schiavi ammalati aveva lo scopo di offrire loro la consolazione di essere 
sepolti nella tomba di famiglia, riservata ai liberi e ai liberti, mentre gli schiavi erano seppelliti dai conservi.  



45 

 

quos iam liberos perdidi -, alterum quod permitto servis quoque quasi testamenta facere,209 eaque ut legitima 
custodio. 2 Mandant rogantque quod visum; pareo ut iussus. Dividunt donant relinquunt, dumtaxat intra 
domum; nam servis res publica quaedam et quasi civitas domus est. 3 Sed quamquam his solaciis acquiescam, 
debilitor et frangor eadem illa humanitate, quae me ut hoc ipsum permitterem induxit. Non ideo tamen velim 
durior fieri. Nec ignoro alios eius modi casus nihil amplius vocare quam damnum, eoque sibi magnos homines 
et sapientes videri. Qui an magni sapientesque sint, nescio; homines non sunt. 4 Hominis est enim affici dolore 
sentire, resistere tamen et solacia admittere, non solaciis non egere. 5 Verum de his plura fortasse quam debui; 
sed pauciora quam volui. Est enim quaedam etiam dolendi voluptas, praesertim si in amici sinu defleas, apud 
quem lacrimis tuis vel laus sit parata vel venia. Vale. 
 
 
Plinio il Giovane, Epistulae, IX, 21 
Plinio chiede ad un amico di riaccogliere un liberto fuggito 
 
C. PLINIUS SABINIANO210 SUO S. 
 
1 Libertus tuus, cui suscensere te dixeras, venit ad me advolutusque pedibus meis tamquam tuis haesit. Flevit 
multum, multum rogavit, multum etiam tacuit, in summa fecit mihi fidem paenitentiae verae: credo 
emendatum quia deliquisse se sentit. 2 Irasceris, scio, et irasceris merito, id quoque scio; sed tunc praecipua 
mansuetudinis laus, cum irae causa iustissima est. 3 Amasti hominem et, spero, amabis: interim sufficit ut 
exorari te sinas. Licebit rursus irasci, si meruerit, quod exoratus excusatius facies. Remitte aliquid adulescentiae 
ipsius, remitte lacrimis, remitte indulgentiae tuae. Ne torseris211 illum, ne torseris etiam te; torqueris enim cum 
tam lenis irasceris. 4 Vereor ne videar non rogare sed cogere, si precibus eius meas iunxero; iungam tamen 
tanto plenius et effusius, quanto ipsum acrius severiusque corripui, destricte minatus numquam me postea 
rogaturum. Hoc illi, quem terreri oportebat, tibi non idem; nam fortasse iterum rogabo, impetrabo iterum: sit 
modo tale, ut rogare me, ut praestare te deceat. Vale 
 
Plinio il Giovane, Epistulae, IX, 24 
Gratitudine per il comportamento comprensivo dell’amico verso il liberto. 

 
PLINIUS SABINIANO SUO S. 
Bene fecisti quod libertum aliquando tibi carum reducentibus epistulis meis, in domum, in animum recepisti. 
Iuvabit hoc te; me certe iuvat; primum quod te tam tractabilem video, ut in ira regi possis; deinde quod tantum 
mihi tribuis, ut vel auctoritati meae pareas, vel precibus indulgeas. Igitur et laudo et gratias ago. Simul in 
posterum moneo ut te erroribus tuorum, etsi non fuerit212 qui deprecetur,213 placabilem214 praestes. Vale. 
 
 
 
 

Tacito, Annales, 14: L’omicidio di Pedanio Secondo  
L’evento riferito da Tacito si colloca nel 61 d.C., sotto il principato di Nerone: in occasione dell’assassinio di 

un uomo consolare (cioè ex console) Pedanio Secondo, da parte di uno schiavo, fu fatto valere un senatus 

                                                      
209 Gli schiavi non avevano infatti questa potestà giuridica: solo i servi publici potevano disporre di metà del patrimonio 
(peculium). 
210 Personaggio non altrimenti noto. 
211 Si tratta di una tortura solo metaforica, visto che era proibito ai padroni seviziare i liberti, che potevano al massimo 
essere esiliati a 100 miglia da Roma. 
212 Futuro anteriore. 
213 Congiuntivo caratterizzante. 
214 Predicativo dell’oggetto riferito a te. 



46 

 

consultum del 10 d.C. confermato da uno successivo del 57, che comminava in questi casi la pena di morte 

a tutta la familia servile (400 uomini in questo caso), considerata a priori corresponsabile del crimine. 

 [42] Haud multo post praefectum urbis 
Pedanium Secundum servus ipsius interfecit, 
seu negata libertate, cui pretium pepigerat, 
sive amore exoleti incensus et dominum 
aemulum non tolerans. Ceterum cum vetere ex 
more familiam omnem, quae sub eodem tecto 
mansitaverat, ad supplicium agi oporteret, 
concursu plebis, quae tot innoxios protegebat, 
usque ad seditionem ventum est senatusque 
obsessus, in quo ipso erant studia nimiam 
severitatem aspernantium, pluribus nihil 
mutandum censentibus. Ex quis C. Cassius 
sententiae loco in hunc modum disseruit:  
 
 
[43] "Saepe numero, patres conscripti, in hoc 
ordine interfui, cum contra instituta et leges 
maiorum nova senatus decreta postularentur; 
neque sum adversatus, non quia dubitarem, 
super omnibus negotiis melius atque rectius 
olim provisum et quae converterentur in 
deterius mutari, sed ne nimio amore antiqui 
moris studium meum extollere viderer. Simul 
quicquid hoc in nobis auctoritatis est, crebris 
contradictionibus destruendum non 
existimabam, ut maneret integrum, si quando 
res publica consiliis eguisset. Quod hodie venit, 
consulari viro domi suae interfecto per insidias 
serviles, quas nemo prohibuit aut prodidit 
quamvis nondum concusso senatus consulto, 
quod supplicium toti familiae minitabatur. 
Decernite hercule impunitatem: at quem 
dignitas sua defendet, cum praefecto urbis non 
profuerit? quem numerus servorum tuebitur, 
cum Pedanium Secundum quadringenti non 
protexerint? cui familia opem feret, quae ne in 
metu quidem pericula nostra advertit? an, ut 
quidam fingere non erubescunt, iniurias suas 
ultus est interfector, quia de paterna pecunia 
transegerat aut avitum mancipium 
detrahebatur? pronuntiemus ultro dominum 
iure caesum videri. 
 
 
 
 
 

Non molto dopo, il prefetto della città Pedanio Secondo 
fu ucciso da un suo schiavo, o perché gli avesse negato 
la libertà, dopo averne convenuto il prezzo, o perché lo 
schiavo, pazzo d'amore per un amasio, non tollerava di 
avere nel padrone un rivale. 
Dunque, poiché a questo punto, secondo una vecchia e 
affermata tradizione, si doveva sottoporre a supplizio 
tutto il gruppo di schiavi che aveva abitato sotto lo 
stesso tetto, per l'accorrere della plebe, che voleva 
difendere tanti innocenti, si giunse fino a una sommossa 
e venne circondato il senato, anche all'interno del quale 
si levarono voci contrarie a quell'eccesso di severità, 
mentre la maggioranza era del parere che nulla si 
dovesse modificare. Fra questi Gaio Cassio,215 venuto il 
suo turno, parlò in questi termini:  
43. «Tante volte, o senatori, mi sono trovato in questa 
assemblea, quando si chiedevano decreti innovatori 
rispetto agli istituti e alla legislazione degli antichi, e mai 
mi sono opposto; e non perché nutrissi dei dubbi sul 
fatto che, in tutti i problemi giuridici sottoposti, si 
fossero prese in passato decisioni migliori e più giuste e 
non fossi convinto che le innovazioni possano solo 
peggiorare le cose, ma per non sembrare, con un 
eccessivo attaccamento al passato, di volere esaltare i 
miei studi sul diritto antico. Nel contempo ritenevo di 
non dover sciupare, con frequenti opposizioni, quel po' 
d'autorità che posseggo, ma volevo conservarla intatta 
per quando lo stato avesse avuto bisogno dei miei 
consigli. E questo è accaduto oggi, quando un consolare 
è stato ucciso nella sua casa per l'agguato di uno 
schiavo, agguato che nessuno ha impedito o 
denunciato, benché non avesse perduto valore il 
senatoconsulto che comminava la morte a tutti gli 
schiavi della casa. Decretatela, allora, l'impunità! E chi 
sarà mai difeso dalla sua carica, se non è bastata quella 
di prefetto della città? Quale numero di schiavi 
occorrerà per difendersi, se quattrocento non hanno 
protetto Pedanio Secondo? A chi porteranno aiuto gli 
schiavi di una casa, se neppure col loro rischio hanno 
saputo allontanare i pericoli incombenti su di noi? 
Oppure dovremo dire, come alcuni non si vergognano di 
supporre, che l'assassino ha vendicato un'offesa 
personale, perché si trattava di un accordo fatto col 
denaro ereditato dal padre o perché gli era sottratto 
uno schiavo ricevuto dagli avi? Abbiamo allora il 
coraggio di dichiarare che, per noi, il padrone è stato 
ucciso con pieno diritto! 

                                                      
215 Gaio Cassio Longino, grande giureconsulto, fu relegato da Nerone in Sardegna, e poi richiamato da Vespasiano 



47 

 

[44] Libet argumenta conquirere in eo, quod 
sapientioribus deliberatum est? sed et si nunc 
primum statuendum haberemus, creditisne 
servum interficiendi domini animum sumpsisse, 
ut non vox minax excideret, nihil per 
temeritatem proloqueretur? sane consilium 
occultavit, telum inter ignaros paravit: num 
excubias transire, cubiculi fores recludere, 
lumen inferre, caedem patrare poterat 
omnibus nesciis? multa sceleri indicia 
praeveniunt: servi si prodant, possumus singuli 
inter plures, tuti inter anxios, postremo, si 
pereundum sit, non inulti inter nocentes agere. 
Suspecta maioribus nostris fuerunt ingenia 
servorum, etiam cum in agris aut domibus 
isdem nascerentur caritatemque dominorum 
statim acciperent. Postquam vero nationes in 
familiis habemus, quibus diversi ritus, externa 
sacra aut nulla sunt, conluviem istam non nisi 
metu coercueris. At quidam insontes peribunt. 
Nam et ex fuso exercitu cum decimus quisque 
fusti feritur, etiam strenui sortiuntur. Habet 
aliquid ex iniquo omne magnum exemplum, 
quod contra singulos utilitate publica 
rependitur." 
 
 
 
 
[45] Sententiae Cassii ut nemo unus contra ire 
ausus est, ita dissonae voces respondebant 
numerum aut aetatem aut sexum ac 
plurimorum indubiam innocentiam 
miserantium: praevaluit tamen pars, quae 
supplicium decernebat. Sed obtemperari non 
poterat, conglobata multitudine et saxa ac 
faces minitante. Tum Caesar populum edicto 
increpuit atque omne iter, quo damnati ad 
poenam ducebantur, militaribus praesidiis 
saepsit. Censuerat Cingonius Varro, ut liberti 
quoque, qui sub eodem tecto fuissent, Italia 
deportarentur. Id a principe prohibitum est, ne 
mos antiquus, quem misericordia non 
minuerat, per saevitiam intenderetur. 

44. Vogliamo indagare sulle ragioni che hanno indotto 
persone più sagge di noi a prendere quei 
provvedimenti? E, quand'anche fossimo noi, ora, a 
dover prendere per primi quella risoluzione, credete che 
uno schiavo si sia risolto a uccidere il suo padrone senza 
lasciarsi scappare una parola di minaccia, senza aver 
pronunciato una frase imprudente? Ammettiamo pure 
che abbia celato il suo proposito e abbia preparato 
l'arma all'insaputa di tutti: ma come ha potuto superare 
gli schiavi di guardia, aprire la porta della camera, 
introdurre un lume, compiere il delitto senza che 
nessuno se ne accorgesse? Molti sono i segni che 
preannunciano un delitto; se gli schiavi ce li indicano, 
possiamo vivere, pur soli, tra molti, stando sicuri fra chi 
si preoccupa di se stesso; e, dopo tutto, se è destino 
morire, avremo la nostra vendetta in mezzo ai colpevoli. 
I nostri padri non si fidavano dell'indole degli schiavi, 
anche se nascevano nei nostri stessi campi e nella stessa 
casa e si abituavano subito ad amare il padrone. Ma, da 
che abbiamo, tra gli schiavi domestici, gente di diversa 
origine, con usanze fra le più disparate, che praticano 
riti stranieri, oppure nessuno affatto, la paura è l'unica 
possibilità di tenere a freno questa massa eterogenea. 
Moriranno, certo, degli innocenti. Ma anche in un 
esercito che si sia dato alla fuga, quando si flagella a 
morte un soldato ogni dieci, la sorte può toccare anche 
a degli innocenti. Ogni punizione esemplare ha in sé 
qualcosa di ingiusto, ma si riscatta, con danno di pochi 
singoli, nell'utilità generale.» 
45. Nessuno osò controbattere, personalmente, alle 
argomentazioni di Cassio, ma gli risposero le voci 
confuse di chi si preoccupava del numero, dell'età, del 
sesso e dell'indubbia innocenza della stragrande 
maggioranza. Prevalse tuttavia la parte che voleva la 
condanna. Ma era impossibile farla eseguire, per la gran 
folla radunatasi, che minacciava con pietre e con 
fiaccole. Allora Cesare attaccò duramente il popolo con 
un editto e fece presidiare da militari il percorso lungo il 
quale dovevano passare i condannati al supplizio. 
Cingonio Varrone216 si era espresso per la deportazione 
dall'Italia anche dei liberti, che si trovavano nella 
medesima casa. Ma vi si oppose il principe,217 perché 
una consuetudine antica, impietosamente applicata, 
non fosse inasprita dalla crudeltà. 

 

                                                      
216  Console designato nel 68 d.C., fu poi fatto uccidere dall’imperatore Galba per aver partecipato a una congiura contro 
di lui. 
217 Nerone. 


